

ارشاداً م جنتلمن  
رجال حشی ۱۹۵۶

ماری کوئی حدیث قبول نہ کر جب تک وہ سکریان کے مطابق نہ ہو۔

# جواب صریح

باب اول: ○ تائیں فتنے جفری

باب دوہر: ○ سائل فضیل جفری اور ان کا رد

تالیت، منتشر لکھنؤ اکشیون ایشیون نامہ میں منتشر ہے

مکتبہ نوریہ حسینیہ بامیہ شریعتیہ مہریہ دجلہ کنیٰ لام کو فون

جو حقوق بحق مصنف محفوظ

ناہر کتاب - - - (فقہہ جعفریہ بلداری

مصنف - - - محقق الاسلام شیخ الحدیث علام محمد بن  
باجہر روزیر شیرازیہ بلال گنج لاہور

کتابت - - - محققہ بیان حضرت کیمیہ از خنزیر زادہ

قیمت - - - - - ۱۰ روپے

طبع - - - - - حامد بیل پرنٹرز لاہور

سنبلاعت جنوری ۱۹۸۹ء

# الانتساب

میں اپنی اس ناچیز تریتیت کو تقدمة اس لکھن جمعۃ الواصلین  
پیری و مرشدی حضرت قیلہ خواجہ سید نور الحسن شاہ صاحب رحمۃ  
اللہ علیہ سرکار کیا ذوالشریعت اور نگهدار نامور اصحاب رسول  
محمد اولاؤ بقول پیر طریقت را ہبہر شریعت حضرت قبلہ  
پیر سید محمد باقر علی شاہ صاحب زیب بجا وہ کیا ذوالشریعت  
کی ذات گرامی سے منسوب کرتا ہوں جن کے رومنی تعریف  
نے مشکل مقام پر میری مدد فرمائی۔

ان کے طفیل اللہ میری یہ سی مقبول و منبید اور میرے یہ  
ذریعہ نسبات بنائے۔ امین :

احترام العباد

محمد علی بن علی البرز

# الاَهْدَاءُ

میں اپنی یہ ناچیز نایافت زبدۃ العارفین ججز الکاملین، میزبان  
 مہمانان حمتہ العالمین حضرت قبلہ مولانا فضل الرحمن صاحب  
 ساکن مدینہ منورہ، خلفت ارشیدہ شیخ العرب والیحیم حضرت  
 قبلہ مولانا غبیب الدین صاحب حمتہ اللہ علیہ مدفن جنت القیع  
 مدینہ تیہہ، شیخیدہ اعلیٰ حضرت امام اہلسنت مولانا احمد رضا  
 نانو حسٹ فاضل بریلی رحمتہ اللہ علیہ کی نہادت مالیہ میر  
 صدیق عقیدت پیش کرتا ہوں جن کی دعائے نقیرے اس  
 سب کی تحریر کا نامہ ہے۔

م۔ گر قبول افتہ زبے حرف

محمد علی مدن

# تفصیل

محدث ابن حنفی، شارح بخاری حضرت علام رتید ہمدرد حسنی دامت  
امیر مرکزی دارالعلوم حزب الاحناف گنجینہ دوڈا لاهور



بامدود ریڈ شیرازی کے شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد علی صاحب ناٹل  
درس نظامی ہیں۔ درس و تدریس اور تبلیغ و ارشاد دین ان کا شندبے۔  
مطالہ بھی وسیع ہے اور مختلف مکاتب نگر کے مقامات و نظریات اور ان  
کے دلائل پر بھی ان کی تفہیب ہے۔ ان کی تائیت شنخہ جعفریہ ایک نایت و قیس  
علیٰ مولانا پر شکل ہے۔ میں نے اس کتاب کا ایک جزو حضرت مل اور پندرہ  
شانہ میسم ارجمند اور خداون کے دریان خشکگار تلقنات کے کچھ اور اس پر نظریات  
ہے جسے پڑھ کر اس کتاب کی تبلیغ افادیت اور دلائل و بہائیں کی رفت  
کا اندازہ ہوتا ہے۔ اس موضوع پر یہ کتاب ایک اچھی، منید، جامع اور مل  
کر شکل ہے۔

یری دعا ہے کہ اذ تعالیٰ ناٹل رحالت کی اس دینی نہادت کو قبول فرمائے  
اور عوام و خواص کے لیے یہ کتاب ہدایت و رہنمائی کا بسب ہے۔



یہ ہمدرد حسنی

امیر مرکزی دارالعلوم حزب الاحناف  
گنجینہ دوڈا لاهور۔ ۱۳۔ اگست ۱۹۷۸ء

## نَفْرَةُ زَرْبَطِي

شیخ الحدیث<sup>1</sup> التفسیر جامع المکرول و المکرول استاذی المکرم حضرت مولانا  
علامہ غلام رسول صاحب فضیل باد

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سید النبیاء والامام مرسیین وآله واصحہ علیہم السلام

میں تیسرا حصہ (تکذیب) ۷ ہم تھامات سے بہر مدد کیا ڈالنال  
مزافت نے محنت شاہق سے نیکہ کتب سے شیعہ مدہب کے مقام بڑی تفصیل  
سے کتب کے محتوى کے مقابلہ ذکر کیے۔ اپنی کتاب سے ان میں کچھ  
افراط و تفریط میں ل اتنا تھی کہ عاصمہ بڑی تفصیل سے بالل کیے اور  
ان کو بیت تکبرت سے زیادہ نہیں در ثابت کیا اور واضح کیا کہ ان لوگوں  
کے عقائد میں شدید تفاوت ہے اور انہی کی کتب کی حضرات الہ بیت کرام  
علیم اسلام کی شان میں آداب۔ سے سجاوڑ کیا گیا ہے۔ اذل سے آخر  
مک اس کے مطالعے سے ٹس کا رکار کا مری شیعہ مدہب کی حقیقت کیل  
جاتی ہے۔ گویا اش عشرہ کی کتب ہی اس مک اس کے بخلاف کی حقیقت کیل  
مولیٰ کریم مزافت کراہی جزا فی کہ انہوں نے نہایت ہی عرق ریزی سے  
اپنست وجہت کا بہم صورت کر پیدا کیا اور عوام پر ظلم انسان فرمایا امیں

غلام رسول رضوی

## لُقْتَ لِطِي

مفتی قرآن علامہ الدھر شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد فیض احمد ایسی نوٹ  
(بہادرسور)

شید ذوق کے رد میں باس کتب کھنے کا پروگرام نقیہ ایسی نے اس وقت بنایا جب  
سنی ہانفی نوٹیفیکیشنز دارالعلوم کی ایک بھی محفل میں قرآن، سلام و الملت حضرت  
خواجہ قرالدین سی اوی خواجہ افیمیہ سے فرمائے تھے اور کاش کرنے کا مہمان میہان ہوتا جو شید  
کے ایک ایسے متدیدہ اور مسند کی علمی کھوت۔ اس کے بعد اگرچہ یہی چند کتب  
و سلسلہ اسی محفل پر منظور ہم پہنچائے تھے ... فریک اور نقیہ اپنے پروگرام میں کل مر  
یہی بڑے تو سکے اور اسے حضرت خواجہ کی دل تباہ کرائی۔

یکٹے شید ذوق کے رد میں نقیہ کی دیگر کتب کی اشاعت نہ ہوتے پر اب کوئی  
تکمیل نہیں، باہم بڑے مسائل کی تکمیل شیعہ الحدیث حضرت مولانا محمد علی دامت بکار  
و تحریک بخوبی کی تصنیف میں منہج پایا، اب ایسے سکھتا ہوں کہ علامہ موصوف نے  
خواجہ قرالدین سی اوی خواجہ افیمیہ کی آذن و اوریہ سے پروگرام کیں کیل کر دی ہے کیونکہ  
علامہ موصوف نے نقیہ اور مفصل کتاب کھی ہے کہ جس میں ایک شید متدیدہ کے رد میں  
درخواجہ شید کرتے ہیں تھے جس کا کہاں کہاں نقیہ نے پڑھے ہیں احمد حضرت علی  
نے اپنے ہر دو ہوئی و اثبات قرآن اور ہدف کتاب شید سے کہا ہے اور یوں ہدف کی ایک بڑی  
خواجہ کا پروگرام یا گیا ہے۔ الہ تعالیٰ ہدف کر اس کی جتنی بڑی اعطا فراہمے آئیں۔

موفیض احمد ایسی ارٹیکل خضراء بہادرسور) - ۲۰ شبان ۱۴۳۷ھ

## تقریز مناظر اسلام مولانا عبد التواب صدیقی اچھوی

اہل تشیع ایسا چالاک فرقہ ہے جو سلام کا بادوہ اور حکم شجر اسلام کی  
جنگل کھٹنے کے درپے سے ہے۔ ہر دو بیس علاحت نے ان کی سرکوبی کے لیے یہ  
نمرہ جماد بند کیا۔ اُج کے درمیں اس فرقے کے گرد فریب کانیا جاں بچایا ہے۔  
اور مرح طرح کے جھوٹے دلائی سے غصتِ صاحبکو قادر کرنا چاہا ہے۔  
اہل سنت کی مرفت سے ایک رسمی کتاب کا دیور بیس آنحضرتی تھا جو شیعوں  
کی ایک ایک دلیل کوے کراس کی ترویج کرتی۔ اور قی اوقت ان کے نئے نئے  
ولانہ کامنہ توڑ جواب پیش کرتی۔ حضرت شیخ الحدیث مولانا علامہ محمد علی کا عوام و  
علماء اہل سنت پر تکمیل حسان ہے کہ انہوں نے یہ کبھی پوری کر دی۔ اور ایک بجھنے  
تین کتدیں تالیع فرمادیں جن کی جلدی مجموعی طور سے «مددوں» یعنی ایک زیر  
لہدا سے کر منا فرین بکھ سب کے لیے ایک نعمت ثابت ہوئی ہیں۔  
امش تعالیٰ مولانا کی تھانیت کو شرف قبولیت عطا فرمائے۔

وعلی اشد علی جسیر محمد و آہوا صاحب احمد بن

محمد عبد التواب صدیقی  
خادم استان عالی مناظر علیم لاہور

## تفصیل ایضا

### پیر طریقت ہبہا ز شریعت حضرت علامہ الہی سعیف لاهور

اُسٹاذ العلامہ ناظر اسلام پیر شیخ الحدیث حضرت علامہ مولانا الحجاج  
 الحافظ محمد علی صاحب دامت برکاتہ العالیہ ناظم علی جامزوں سولیشہ رازیہ  
 بلال گنج لاهور کا وجہ واس تخطیل الرعائی کے دو دیس علمائے سلف کی ایک جلی  
 پھر تی تصویر ہے۔ آج سے چند سال پیشتر ہمارے تصور میں بھی یہ نہیں آکتا  
 تھا کہ قدرت ان سے ایک عظیم الشان کام یعنی فلی ہے۔ تائیخ مام کے اتفاقات  
 اور شواہد سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ بعض اوقات بہت افراد کو  
 ایک تاریخی کارنامہ سر انجام دیتے ہیں۔ لیکن بعض اوقات قریب و احمد ایک ایسا  
 محیر العقول کارنامہ سرا نجام دے دیتا ہے۔ کہ بہت سے افراد میں کریمیوں  
 میں بھی وہ کام مکمل نہیں کر سکتے۔ اور اسی کارنامہ صدیوں تک زندگی تباہ و رنجی ہے  
 عقائد و مذاہب پر جھیس فتنہ میں کا سلسلہ شرع سے جاری ہے۔ بلکہ وہ زور  
 دیس سے دیس تر ہو رہے۔ اختلافات و احترافات کے دنارے ہمیشہ  
 بہتے رہتے ہیں۔ دلائل دلایاں کے ساتھ ان کے جوابات دیتے جاتے ہیں۔  
 اور یہ دلائل دلایاں ہی کسی کی عللت و شخصیت کا پتہ بتاتے ہیں۔ شیعہ مذہب  
 ابتداء سے ہی تشریع طلب رہا ہے۔ شیعہ مذہب کا بالی کون تھا۔ اس کے  
 عقائد و نظریات کیا تھے۔ اور پھر شیعہ مذہب میں اشہد تعالیٰ اور راس کی کتاب  
 اور اس کے رسول اور رسول کی اولاد و ازواج اور صحابہ کرام کے متعلق جو شیعہ لوگوں کی دریب  
 مسائید تھے ان کے نام تین چیز جو بات فقط ان کی کتابوں سے ہی دیتے جائیں گے اسی عظیم کام یہ

ایک مسلم محقق کی فورت تھی اور تعالیٰ نے یہ کام علامہ موصویٰ میں نہایت متعقانہ نامہ ز  
سے قلم اٹھایا۔ وحیتیں کامی ادا کر دیے اس دریش صفت انسان نے گوشہ نہایت کریمہ میکر  
کتابوں کی دنیا میں سفر کرنا شروع کیا۔ عقل و خرد کے پیاروں سے علم و حکمت کے خزانوں کی  
ٹلاش شروع کی۔ نہایت کامیابی کے ساتھ قیمتی ذخائر کو ٹلاش کیا۔ شیعہ نزہب کی  
عمارت کے بڑے بڑے ستوں کو ان کی کتابوں سے اتنے مضبوط و لائل کے ساتھ  
گرتے پڑے گئے ہیں۔ کشید صاجبان بھی اگر دیانتداری سے اس کا مطالعہ کریں تو  
آنہیں فاضل صفت کا احسان مند ہو کر اپنے عقائد و نظریات پر نظر ثانی کرنے کے  
نہایت پاکیزہ دعوت دی گئی ہے۔ تکفہ جعفریہ کی پانچ عقائد جعفریہ کی  
چھ اور فقہ جعفریہ کی چار جلدیں ہزاروں کتابوں کے  
مطابق سے بے نیاز کر دیتی ہیں۔ یہ حقیقت: سکل بجا ہے۔ کاس سے پہ ہے جو  
اسی بڑی بڑی عظیم کوششیں کی گئیں۔ تحقیق کے بڑے بڑے خزانے ازاد اور  
اور تحقیق اثنا عشرت کی سورت میں ہمایہ سامنے آئے۔ محرج مجھے یہ بھئے میں  
کوئی باک نہیں ہے۔ کہیں خیال کے مطابق کسی نیاز میں بھی اتنی محقق اور مفصل کتاب  
رقہ روا فضیل میں لکھی گئی۔ اور میں یقیناً کہتا ہوں کہ اگرچہ حضرت شاہ ولی اور صاحب  
اور حضرت شاہ عبدالعزیز محدث شاہ بلوی صاحب زندو ہوتے تو یقیناً فاضل صفت کو رہا اور  
بمارک باد دیتے۔ ائمہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ڈھانے ہے۔ کہ تبلیغی الحدیث علامہ عافظ محمد علی صاحب  
کو پڑا فرمائے۔ آن کا سایہ ایں سنت و جماعت پر ہمدردی سلامت رکھے۔ اور ہم ب  
کو ان سے زیاد سے زیادہ استفادہ کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)

رائق الحروف

بندہ صیمہ عالم ہی بیان فاری

## تأثيرات مشائخ عظام شیخ العرب والعمج علامه فضل الرحمن ماسیب (دینیہ منورہ)

دیوان خان

مشاعر الغناء من نسخة ابن القاسم

فہرست المکالمات

۱۰- سول اللہ صلی اللہ علیہ وس

وَالْيَوْمَ سَوْلَانُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

بِوْتِ بَهْيَةِ اللَّهِ كَفَرَ رَحْلًا وَاحِدًا حِرَالَكَ مِنْ حُمْرَةِ الْمَمْ  
الْمَهَدَ لَهُ الَّذِي حَصَنَ هَذِهِ الْأَذْمَةَ الْمُهَمَّةَ - بِالْعَالَمَادِ الْمَأْمُولِ  
وَمَسَاجِهَا مَرْجِعًا لِلْأَعْدَادِ - وَحَنْظَةُ لِلْسَّرِيعِ الْمَهْفُورِ مِنْ أَهْلِ  
الرُّوحِ وَالصَّادَّ - وَتَحْمِمُهُ إِلَى حَقْطَوْ وَنَقَادَ - وَالصَّلَادَهُ وَالسَّلَادَهُ  
عَلَى عَنْدُهُ وَرَسُولُهُ سَيِّدُنَا وَحْسَانَا وَشَفِعَنَا مُحَمَّدُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
أَصْطَهَاهُ مِنْ بَنِ سَائِرِهِ عَلَيْهِ وَرَسُولُهُ عَلَيْهِمُ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ فَعَلَ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى يَارِكَ مَائِمُ الْقَلَيْنِ كِتَابَ اللَّهِ حَمَّ مَقَالَ  
وَبَيْرُكَ أَهْلَ سَنِي - أَدَرِي رَمَّ الْأَنَّهُ فِي أَهْلِ سَنِي ثَرَنَا - وَاصْطَفَالَهُ  
فَرَاسَهُ وَصَحَاةُ الْجَعْمُ - لَدَلِيلِ الْشَّفْوَسُ - وَمِنْهُمْ مِنْ سَيِّرَةِ اللَّهِ  
رَبِّادِهِ الْعَصْلَ وَالْمَرَامِيَةِ الْمَخْلُفَاهِ الرَّاسِدَسُ - وَنَافِيَ الْعَسْرَهِ  
الْمِسْرَهُ وَعِرْهُمُ - رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ أَحْمَسُ - وَيَعْدُ أَهْلَهُمُ  
سَلَّدَيِ الْعَرِيلَ لِعَصْلَهُ الْأَذْسَنَادَ الْكَسِرَهُ دَهُوَهُ الْأَسَانَسَ رَبِّيَّهُ الْمَجْمُسُونَ  
وَالْمَدْفَقُسُ مَوْلَانَا مُحَمَّدُ عَلَى حَمْطَهِ الْأَنَّهُ عَلَى إِهْدَاهِهِ الْكُلُّ أَلَّيْ أَعْلَمُ  
وَضَمَّنَهُ الْمُحَرَّرُ هَذِهِ الْأَسْطَرَ - هَرَأَهُ اللَّهُ عَلَى وَعْنِ الْإِسْلَامِ وَالْمَادِمِ  
حَمَّ الْمَهَرَادَ - إِلَى مَدِ الْأَعْصَفِي مَوْأِمَانَهُ الْأَدَدِيَّ دَرِهَامِنْ عَدَهُ أَمَانِ  
وَأَسْمَعَنْ قَرَادَهُ بَعْنِ الْمَهِمَسِ مِنْ أَحْمَرَهُ مُسْقَرَهُ مِنْ كَمَابِيَّ الْإِسْعَهُ  
مَدْهَنَهُ الْمَصَرِ وَمَدْعَانَهُ الْمَهَمَرَهُ [ وَكَدِ الْجَمَهُهُ الْمَعْصَرَهُ مِنْ الْمَهَدِ  
الْأَقْلَلِ وَالْمَهَدِ الْأَقْلَافِ ]  
٦٢٠ هَامِنْ بَعَادَهُمُ الْمَادِسِهُ



مسند روايات خميس  
مختصر

**فضل الغوث في عبادة الإناء**

للمؤذن العزى الشعوباني ص ٩٦ - ١٠٠

والحقيقة أن فضليته يتحقق السر والغدر في مثل محمداته  
السمية التسمية في سهل اصراج هذه الجموعة المبارك السالك لرها  
والحق يعما - إنها دارثة معارف دسته - في مؤلفاته العظمة المأوله  
وألى جعلها سهلة التساؤل - لكل من شرله الله معرفة فيه أجمع  
وسته به المدار إلى أعم سهل - وقد أكملت في سهولة احيل  
هذه الحمة العظيمة - والإخلاص الصعب - ملهمه من سهولة مثل  
يسعني حتى في تحقق مسروقيه الذي هو الأول من نوعه يهدى لذاته  
الذهبية - وحالاته ورسائله من فضليه وصوب - وله  
رسائل من آيات فرآيتها تكريمه - أذرجه في عبارات لطمة مسيرة صحيحة  
ألا وإن العلماء في بيان فعل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم رسم  
وما في حفظهم من خشين الذي يعتقد - ولزوم سهل الشداد -  
ومن أحسن القول في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم  
وارداجه ودرسته - فمدحه من آية عاق - ومن زلرهم بسواء  
صحيح عتر سهل ومن المعلوم أن فعل النبي صلى الله عليه وسلم  
ساري منه في فعل أصحابه - الذي هو مفترع عن فعله - ملذلك  
الدربية الطاهرة فصلهم في عن فعله صلى الله عليه وسلم  
وهذا يتضح أن أصل انفصليه - فعل الدرية - وفعل أصحابه  
عو رسول الله صلى الله عليه وسلم - وهو فردن من أهل واحد

مسند عن شعيب  
من

**فضل الأئمّة في سُلْطَنِ الْأَنْوَارِ**

الطبعة الثانية - ص ٩٦ - ١٣٢٠



فِي مَا حَصَلَ لِأَحَدٍ هُمْ مُذَكَّرُونَ - لَا يَنْدَأُ سَعْدَى عَلَى الْأَخْرَى  
فَلَعْنَاهُ إِلَّا عَلَى مَنْ فَرَقَ بَوْلَاهُ بِعَصْبَتِهِمْ - وَمَعَادِلُ الْغَصَنِ  
وَإِنْ عَادَ إِلَّا حَدَّهُمْ مِمْسَعَاهُ - وَلَدَمُ الْأَخْرَى وَكَانَ عَدْقَ اللَّهِ  
وَرَسُولَهُ - وَأَنْوَذُ فَأَوْلَى لِمَدْحُوكَتِهِ مُؤْنَثَاهُ وَصَبْلَاهُ -  
مِنْ نَسْبَى حَمِيلٍ - وَقَتْلَدِعَ - عَلَوْنَ عَلَى مَا حَظِيَّهُ  
مِنْ نَهَارٍ لَهُ حَمَادَهُ الْعَامِ وَالدَّسِ - وَلَقَدْ مِنَ الْمُسَايِعِ وَالْعَلَاءِ  
الْعَالَمِيْسِ وَدَدِبَشِ فَصْلَةِ الْمُؤْلِفِ مَاوِيْرِ دَمِيْنِ لَدَلَلَهُ الْوَاضِعِيْهِ  
أَنَّ حِرْهَدَهُ الْأَمَّةِ بَعْدَ سَبِيْلِ أَبُو كَارِ الصَّدِيقِ نَمْ غَرِيْفَ الْعَارِفِ  
أَمْ كَتَمَانِيْسِ بَنِ عَمَانِيْسِ تَمْ أَسْدَ اللَّهِ عَلَى إِنْ أَتَى طَالِبَ تَمْ مِنْ بَعْدِ  
الْتَّلَاثَةِ أَصْحَابِ السَّوْرَى الْخَمْسَةِ مِرْصَوْنَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ  
هَذَا مَا حَفِظَ عَلَى قَلْبِيْ وَجَرِيَّ بِهِ لَسَانِيْ - حَرَرَتِهِ وَقَتَّالَتِهِ  
وَأَنَّا مُسْرِرُهُ إِمَانَاتِهِ طَلَبِهِ - الْمَتَسْلِمَةُ إِلَى الْعَيْنِيْهِ الْمَأْذُورِ  
إِلَيْهَا - وَهَذَلِّا مِكْوَنُ الْعَدْمِ وَالْعَمَلِ إِنْ تَعَادِرْ جَهَهُ اللَّهِ وَضَرَازَهُ  
أَسْأَلُ اللَّهِ الْأَعْلَمُ رَثَّ الْعَرْشَ الْعَظِيمَ أَنْ يُسَارِكَ فِي سَمَوَاتِهِ - وَقَدْ  
أَنْجَزَلَهُ الْمُتَوَبَّةُ - عَمِّصَ فَصْلَهُ وَكَرْمَهُ وَقَهْنَاهُ أَتَقْرَبُهُ مِنْهُ الدَّعَاءُ  
وَصَلَى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ حَامِيِّ النَّبِيِّينَ وَعَنِّيْ إِلَهٌ وَأَنْجَى أَنْجَجِيْهِنَّ

حرر في ١٢-١٣-١٤٢٠ - المترى، الذي يتعالى

١٧-١٨-١٩-٢٠ - صَلَّى الرَّحْمَنُ وَفَصْلَةُ الْعَصَمِ

صَادَ الدَّهْنَ الْأَفَارِيِّ الْمَدُورِ

فَصْلَ الْأَنْجَلِيِّ الْكَلِيلِ

عَمَّانِيْسِيْهِ ١٩٦٦

# ترجمہ ماذرات

شیخ العرب و الحجم ہمدة الاتقیاء میر باں مہمان مuttle میں التجیہ والثنا  
علامہ محمد فضل الرحمن

خلف الریشید شیخ الشیوخ حضرت مولینا ضیا الدین شاہ حضرت اندھیہ ساکن  
ہبیتہ شریفہ - زادہ حا اندھہ شرقا

خور میں اندھہ میں والہ دھم نے فرمایا وہ اگر تیرتی وہ سے اندھہ تعالیٰ کسی ایک شمع کو  
ہدایت فرما دے تو یہ تیرتے ہیں مرصغ زنگ کے جاندوں کے مائل ہونے سے  
کہیں بہتر ہے (یعنی نعمتِ تمام نعمتوں سے بڑی ہے) ॥  
تمام تر خربیاں اس اندھہ پاک کے لیے کہس نے اہستِ محمدی کو باہم ملاد کے  
ساتھ مخصوص فرمایا۔ اور انہیں مام و گوں کے لیے ہر جھوپ قرار دیا اور شریعت مقدسہ پر  
گمراہ اور اس کے دشمنوں کے گھاٹاں حارموں کے خلاف محفوظ بن کر کھڑے ہوئے  
اور انہیں شریعت پاک کی خانقت کھرے کھونے کی پر کھو کرنے کی ذمہ داریاں  
سوپنی ۔

اور بے اپیا امشکی رمیس اور ان گنت سلام اس کے مخصوص بندے سے اور  
منظم اشان رسول جناب محمد میں اندھہ میں ہڈہ میر نازل ہوں جو ہم سے کئے تھے ۔

اور شناخت قرایتے والے میں جنہیں اشہدوب العزت نے اپنی تمام خلوق اور حضرات  
انہیاں کرام سے ممتاز بنایا چھوٹی اشہدوب سلسلہ و سلسلہ کا ارشاد گلائی ہے ۔ ۱

ویرشک میں تم میں وو بھاری اور گلاں قدر چیزیں چھوٹے سے جارہے ہوں ۔

ایک کتاب اشہدوب دوسری اپنی مفترت سیفی ال بیت۔ میں آہیں اپنی ال بیت

کے بارے میں اشہد تعالیٰ کا خوف یادو لاتا ہوں ۲

یہ اپنے تم مرتبہ فرمایا ۔

اشہد تعالیٰ نے آپ کی قرایت سیفی رشید داری کو تمام قابوں سے برگزیدہ فرمایا ۔

اور آپ کے ہمایا کو ممتاز فرمایا جو ہدایت کے تابندو مدارسے تھیں، تھیں بکر دشمن سوچی ہیں ۔

اور ان میں سے بعض وہ حضرات، میں کہنہیں، اشہد تعالیٰ نے نشیلت اور کرمت میں حصہ

و فرمطا، فرمایا۔ میسا کر نیقاٹے راشدین، عشرہ مشرو و عینہ۔ ان سب پر اشہد تعالیٰ نے کی

خوشیوری بازیں بھو ۔

بعد زندگی میں فاضل بکپر، استاذِ ظلم، قودہ اسالگیں، زبہۃ التحقیقین وائدۃ التحقیقین جناب

مولانا محمد علی صاحب راشد آن کی حفاظت فرمائے) کا شکریہ ادا کرتا ہوں کہ انہوں نے

محمد اعظم المعرفت کو اپنی تائیف کر دیا تھا میں بطور ہدیہ حنایت فرمائیں۔ اشہد تدکے

میری طرف سے اولاً سلام و مسلمانوں کی طرف سے بہترین جزا اعظم فرمائے ۔

میں نے آن کی تائیفات میں سے شیخوں مذہب المعرفت تک جنہیں جنہیں کی پہلی اور دوسری

جلد کے مختلف مقامات کا مطالعہ کیا اور کئی ایک مگہوں سے مجھے اپنے دوسرے

سے سننے کا اتفاق ہوا۔ جن سے مذہب شیخ کے فاسد عتیدوں کی زندگی کی

گئی ۔ ۲

اور تحقیقت یہ ہے کہ حضرت فاضل ملا مک کی تیمتی منت اور اس مظہم مجموعہ کی تائیف۔

سچے مک پر کی گئی آن خلک مخت لائق سر شکر اور احسان ہے اور حق تو یہ ہے کہ یوں کہ

بائے کہ ان کی کسی دشی معلوم کا خزانہ نہیں اور ان سے متمدد کا مال کرنا ہر انسان کے لیے بہت آسان کر دیا ہے جسے ائمہ تعالیٰ نے دین صفت کی صرفت آسان کر دی ہے اور حضور میرے صلوٰۃ والسلام کی صفت پاک کا سبھا اہل کر دیا ہے۔

میں نے صفت موصوف کی شفیقت میں مقیم ہمت اور گہرائیا خلاص پایا جس کا ثبوت ان کی اس تصنیف کے بارے میں لگاتار شب بیداری اور ان تھک ہفت سے تھا ہے اور پھر مزید یہ کہ اس کتاب کی ترتیب اور تفہیم اور اب اور سند کی جملوں کے ملے ہے۔ اور اس وجہ سے بھی کلاغوں نے قاتلی آیات کو مناسب مقام کی زینت بنایا۔ صحابہ کرام کے فضائل کے ملد میں اکابر ملکاری اور اس قدر اور فیض رسان عبارات اس کتاب میں درج کی اور ان حضرت کے ساتھ حسن، متفق دکے سعد میں جو تحریرات لازم تھیں اُبھیں کتاب کی روشنی بنایا اور حضور میرے صلوٰۃ والسلام کے صحابہ کے تعلق جو عقائد کا راستہ مستقیم تھا اُسے خبری سے تلقینے کے لیے ضروری حوالہ بات سے کتاب و مزین کیا۔

حقیقت یہ ہے کہ جس شخص نے بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب، ازواج اور اپنے کی اُلیٰ پاک کے بارے میں اچھی فہمت لگو کا انداز انتی کر کر وہ شخص ناقص سے بیخ گیا۔ اور جس شخص نے ان حضرات کے بارے میں تالیبہ با اس کہیں وہ سیدھے راستے سے ملکوہ ہو گیا۔ اور وہ بات سبھی کو معلوم ہے کہ حضور میرے صلوٰۃ والسلام کی فہیمت اور بزرگی ہی صحابہ کرام کی فہیمت اور بزرگی میں موجود ہے۔ کیونکہ ان کی فہیمت اپنے ہی کے شجرہ فہیمت کی شاخ ہے۔ اور یہی معاشر اپنے کی اُلیٰ پاک میں موجود ہے۔ اور اس سے یہ واضح ہو کہ صحابہ کرام اور اپنے کی اُلیٰ پاک کی فہیمت دراصل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی فہیمت ہی ہے۔ کیونکہ یہ دونوں ایک ہی درست کی دشائیں ہیں۔ لہذا ان دونوں میں سے جس کی بھی تعریف یا ذمۃ کی کوئی تیناً وہ

دوسرے کو بھی شال ہرگی سو اندھی لخت اس شفعت پر کہ جس نے ان میں سے بیش کے ساتھ دوستی اور دوسرے بیش کے ساتھ مدارست کر کے تفرقی کی۔ تو اگر کسی نے ان دونوں میں سے کسی ایک کے ساتھ مدارست کا اندازہ کیں تو اسے دوسرے کی بحث ہرگز شفعت نہ دے گی۔ اور وہ شفعت اشرا و راؤں کے رسول کا شکن ہو گا۔

میں اپنے مونپوری کی طرف واپس آتا ہوں اور کہتا ہوں کہ مصنف نہ کوئی نہیں۔ اس نیکم اشان تصنیف میں مبارت ٹیکس اور فن فصاحت اور بلاعت کے میار کے مطابق کچھی علاوه ہاڑیں اس کتاب کی علیحدگی آن تعاریف نظر سے بھی میاں ہے۔ جو علم و دین میں ممتاز ملماں ہیں: وہ حضرت شاخ کلام اور بالیل علما کی تدبیحی تحریرات سے اس کتاب کی علیحدگی میاں ہے اور اس تالیف کی فضیلت اس واضح دلیل سے بھی ظاہر ہے کہ حضور میر سلیمانہ والسلام کے بعد آپ کی امت میں سب سے بہتر اور بکر صدقی پھر علم اغوار و قیچر ہشتمان این عقان پھر شیر فرمادی این طالب پھر سماب شدہ ہیں۔

یہ چند کلمات جو میرے دل میں آئے اور میری زبان سے ادا ہوئے میں نے انہیں سحری کے وقت تکم بند کیا اور میں اس سنبھری تالیفات پر مطلع ہو کر انہیانی نوشی مکوس کر رہا ہوں۔ اونٹ کی طرح علم و ملک اشتراحتی کو خوش نہودی اور رضاہندی کی تلاش کے لیے ہوتا پاہیتے۔ مرشی مذکوم کے امک اندھ کریم سے میں مصنف کی ہمیں برکت کا مطلب گارہوں اور دخواست گزارہوں کو وہ اپنے محض فضل و کرم اور احسان سے انہیں ثواب جزیل حملہ فرمائے یعنی میرا رب و ملائشی و الا اور قبول کرنے والا ہے اور ہمارے آئتا نا تم انہیں حضرت محمد سلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کی آل اور راپکے تماہ صماہ پر مذکیں نازل فرمائے۔

فضل الرحمن بن تفہیلۃ الشیخ

ضیاء الدین العقاد رحمۃ اللہ علیہ

## سماڑات

پیر طریقت را ہبہ شریعت افتخار نہ بندیت  
 قبل سید محمد باقر علی شاہ صاحب سجادہ نشین  
 آستانہ مایہ حضرت کیمیا نواز شریعت (گوجرانوالا)

اس قادماں بیت و مجاہد راقم الحروف سید محمد باقر علی اکی دیرینہ تنہ تھی جو نے  
 مجاہد اہل بیت المعروف شیعہ فرقہ کی تردید میں ایک مفصل اور مام قہم کتاب ہونی پڑی ہے  
 اس تصدیق کے بیانے میں نے چند بار ملا مکی میٹنگ بلاقی گرگسی نے اس کام کی حاصلی  
 نہ بھری۔ اپاٹنک اشتر تعالیٰ نے ہمارے آستانہ کے خادم علام محمد علی صاحب کو اس  
 طرف متوجہ کیا اور دیکھتے ہی دیکھتے ان کے قلم سے میں فتحم کتاب میں تحریف جبڑہ، عقائد جبڑہ  
 فرقہ جبڑہ، ضبط تحریر میں آگئیں جن کی جھوٹی طور پر گیرہ ملدی ہیں۔ اس میں کسی شخص کو کوئی  
 شک نہیں کر سکتا ہیں تھیقیت کا انمول خزانہ ہے۔ میرے تاثرات ان کی بولی کے تھے  
 اس قدر ترکشکر امیز میں کوئی نہیں سے اپیس بیان نہیں کر سکتا۔ میر ا تو اپنے سب  
 اڑا و تمندوں کو حکم ہے کہ جس کے پاس بھی کچھ مالی گنجائش ہے وہ یہ کتا ہیں  
 فریہ سے بخواہ تمام ملاؤں کو میر ایسی مشورہ ہے۔ اشتر تعالیٰ مولانا کی محنت قبول  
 فرمائے اور ہمارے آستانہ کے روحانی اجداد کی شفاعة حلت عطا فرمائے۔ امین ہم اسکی

سید محمد باقر علی سجادہ نشین آستانہ مایہ  
 حضرت کیمیا نواز شریعت (گوجرانوالا)

## تعارف مصنف

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم۔ اما بعد  
 تخلیق کائنات کے ساتھ ہی خاتم کائنات نے جب بنی آدم کو عزت،  
 شرافت کا تاج بخش تر اسے پروردہ دم سے منصہ شہر میں لا کر سطح زمین پر آباد فرمایا  
 پھر ہر دوسرے عہد میں دینی امور کی رشد و ہدایت اور دینی ضروریات کی فلاح و سبود  
 ہراتے دکھانے کے لیے جبل القدر ان بیانات علیم اللہ، علیم المرتبت اولیا رکراہ علیم  
 الرحمۃ اور رب تجھر علائے دین بیوٹ و مفتر فرماتا رہا۔ ان علیم ہستیوں نے نوع انسان  
 و مراطیستیم کی تین و تینیخ فرمائی اور انہیں شرک و کفر اور گمراہی کی بیانات تاریخیوں سے  
 نہ کر ان کے سینز کو فردہ علی فرد اور معرفت خداوندی معمور فرمایا اور یہ حضرت مصلی اللہ علیہ جل جل  
 کے لیے میثارہ فرشابت ہونے۔

چودہ سو سال ہوئے۔ خلائق عالم نے سلسلہ نبوت ترپتے محبوب خاتم النبیین صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وآلہ پر فتح فرمادیا۔ جب سید کائنات ختم مرتبت نے بظاہر دنیا سے پرودہ فرمایا تو  
 اس وقت سے آج تک اولیا را دعا، یہی یہی جو پیام حق نہ گا ان حق تک پہنچاتے  
 ہے یہ اور تا قیامت پہنچاتے رہیں گے۔ ان ہی علیم عینہن اُنست میں سے ایک اتنا دعا  
 اس تاذقی المکرم حضرت الحاج الحافظ علامہ مولانا محمد ملی صاحب مخدلہ العالی شیخ احمد رشد  
 و زادہ علی فاروق العلوم جامعہ رسولیہ شیرازیہ رضویہ بمال گنجی امیر روڈ لاہور ہیں۔ آپ بیک وقت  
 الدہشت کی خوبیوں کے ساتھ ساتھ ایک قبیر عالم دین، حق گو مجاہد، شیریں سانی خلیف  
 ایک مدرسہ اسلامی و مہنگی اسٹاوار اسلامی دو جگہ کے مدرسہ نیں۔ آپ کے تعلیمہ کی تعداد سیکروں

سے بتا دے ہے جو علمکے طول و عرض میں ہر صورتے سے سلک اپنی ایجادت کی تینوں  
اشاعتیں صورت ہیں۔ راقم الحروف بھی ان کے گوش کے خوش چیزوں میں سے ایک  
اوپنی سانچلہ ہے۔

حضرت مولانا الحاج الحافظ محمد علی صاحب دامت برکاتہا علیہا اُسٹنی حنفی بیرونی  
مشرب اُن شنبہ ی ہیں اس کا نام لاہوری و مولدا اُبھرائی ہے۔

قدیماً ستابڑی المعلوم نے کم و بیش اصحابہ سان گھنگہ نارووال ضلع یا گھنگ کی مرکز  
جامع مسجد شاہ جہاں عیسیٰ فرائض خطابت انجام دیے۔ اس مسجد کی بنیاد حضرت امیر اُنست  
قبل پیر سیہ جہاں علی شاہ صاحب محدث مل پوری رحمانی رکھی تھی۔ اس مسجد میں  
خطابت کے دو ران حمام کے اجتماع کیا ہے حال ہوتا تھا کہ جامع مسجد کے وینے ہال اور گنگ کے  
ملادہ گھروں، بازاروں، دکاونوں اور رکاوٹوں کی چیزوں پر خواہ کو ٹھیکیں مارتا ہوا سند رنگ  
آتا تھا۔ جب آپ اپنی تتریہ میں قرآن مجید کی آیات اپنے نغمہ عجمی تلاوت  
پر مدد تھے تو مجھے جسمہ جسمہ اُٹھتا تھا۔

**پیدائش** اسٹاڈی اسکریم مولانا اسی حجاج محدثی صاحب تخلیق العالی ۱۹۳۳ء میں  
موسیٰ حاجی محمد منافق بٹ شریڑا موسیٰ تھیں کھاریاں ضلع گجرات میں  
پیدا ہوئے۔ اس زمانے میں آپ کے والدین کی مالی مالکت پکھا چھی نہ تھی۔ خود فرماتے ہیں،  
”جب میری مدرسات بس کی ہوئی اور جو شش بیس حالات تو دیکھا کہ انہوں نے کی طرف سے  
نیا نیت تکلید سئی کا دوڑ دوڑ نہ تھا۔ آپ کی والدہ محترمہ جو کہ ایک دلیک کا دیکھنے  
ایک ہزار رکھت رفاقت ادا کرتی تھیں، نے محکم فرمایا کہ ہم اپنی کنایات نہیں کر سکتے۔ لہذا  
فیصل فرمایا کہ اپنے بیسے محمل کو کسی دینی درس میں داخل کرایا جائے تاکہ میں دن ماں  
کریں اور اسی بہبیت انہوں نے دن پھر فرمے ۔ فلمہ آپ کی والدہ ماءِ نور  
آپ کو کچھ زی شریعت ضلع گجرات کے ایک درس میں داخل کرایا۔ مگر مسیح سرپرستی

زہمنے کی وجہ سے اپنے چار پانچ سال تک مختلف مدارس میں گھوستے ہے اور اس  
مرسیں صرف قرآن بیگنا فکر ہی نہیں ہوا۔

بعد ازاں جب آپ گرداب پس تشریف لائے تو خیال گیا کہ آپ کسی طرح والدین  
کی خدمت کرنی چاہیے گھر سے نکلے اور لاہور رہنی کر ہر بیس پورہ کے قریب بیل جہا  
چھاؤں میں لازم ہو گئے اور اس طرح بذریعہ لازم پکھو مرستہ تک والدین کی خدمت  
کرتے ہے ۱۹۵۷ء میں جب تشریف بندہ بولی تو آپ واپس اپنے گاؤں حاجی محمد  
ضلع بھرات پلے آئے

**تعلیم و تربیت** | چولہہ والدہ مختار کادلی ارادہ علم دین پڑھانے کا تھا اور  
آپ اکثر اوقات اس کی دعا بھی فرماتی رہتی تھیں۔ اسکی تیار  
تکار آپ کے دل میں علم دین کے حصول کی تڑاپ اس شدت سے پیدا ہوئی کہ  
جب آپ خیال فرماتے کہ ساری عمر یونی گزر جائے گی تو انکوں سے اشتوں کی  
بھڑکیاں لگ جاتیں۔ ایک دن والدہ ناجہہ سے اجازت چاہی ترانوں نے نامش  
بیسے کی تین فرمائی۔ کیوں کہ وہ جانتی تھیں کہ ان کے والدہ اور بھائی اجازت نہیں دیں گے۔  
اور پھر ایک دن آپ بھائی اللاح کے گھر سے نکلے اور میانگونڈل ضلع بھرات  
ہنئی گئے۔ وہاں ایک بجہ میں حافظ قاضی نلام مصطفیٰ صاحب پن وال ضلع جہلم قرآن بیگ  
خناکرات تھے آپ بھی ان کے سنت درس میں داخل ہو گئے اور ایک سال میں پندرہ  
ہائے خنک فرماتے۔ وفات ایک دن خیال آیا کہ نذر کا زمانہ پڑے اور حالات مند وشیں میں  
والدین کیسی یہ زندگی بیٹھے ہوں کہ ان کا بیٹا کیسی شہید ہو گیا ہے جس کی آج تک کوئی اللاح  
نہیں آئی۔ لہذا آپ نے والدین کو ایک خطا اپنی خیر و مافیت کے متعلق کہی مگر اس سے  
اپنا پتہ دیج نہ فرمایا۔ صرف یہ تحریر کیا گیں زندہ و ملاستہ ہوں اور بخیر و مافیت ہوں  
و اسکی زحمت گاہ نہ فرمائیں۔ قرآن پاک مکمل حفظ کر کے خواہ گرداب پس آ جا ہے لہا

یہ خلا جب پہنچا تحریکتہ والدین آپ کی زندگی سے مایوس ہو چکتے۔ والدین آخر والدین ہوتے ہیں بروعاشت ذکر کے خط پر مohnا ڈپ کی صورتی کروالد صاحب وہاں پہنچ گئے اور تلاش کرتے کرتے میاں گوند تشریفتے آئے اور طلاقات ہوتی تو گھوے لا کر بست روئے لہذا اپس گھر لے آئے۔

چند دن گھر پر گزارنے کے بعد بچہ زدی اشتیاق حوصلہ علم موجز نہ ہوا۔ آپ پھر بھاگے اور موقع گوہر میقات مسئلہ بھاؤ الدین پہنچے۔ وہاں آپ کر ایک نایت ہی مہربان اور تجھہ کار استاد میل گئے جن کا اسم گرامی حافظ فتح محمد صاحب تھا۔ وہ آپ کراپنے مدرس اخرواں سے گئے اور بڑی محنت و جانشانی سے قرآن مجید سکھل کرایا۔ قرآن مجید سکھل خطا کرنے کے بعد آپ گھر تشریفتے آئے۔

میلان میں کو دیکھتے ہوئے گھر والوں نے مزید علم و فہریت میں مالک کرنے کی اپذیت دے دی اور آپ دارالعلوم جامعہ محمدیہ مکھی شریعت ضلع بھارت میں داخل ہو گئے۔ والہم رکشختم الحدیث اور نافلہ اعلیٰ علامۃ الدھر جامع المعقول والمعقول حضرت پیر سید جلال الدین شاہ صاحب نے بڑی شفقت فراہی اور آپ کو حضرت مولانا علامہ شیرازیہ سرگودھوی مردم کے پر فرمادیا۔ انہوں نے آپ کو قافر پنچ کیمروالی، سخومیرا اور شریح ماتے عالی وغیرہ ابتدائی کتب پڑھائیں۔

**تلاشِ مرشدِ کامل** [دہران تیسیم مرشدِ کامل کی تلاش ذہن میں آئی تو پہنچے اس اذکر]  
حضرت علامہ مولانا حافظ محمد سید احمد صاحب خلیفہ انھم

مل پور چھپ کی میتت میں آستاذ عالیہ حضرت کیلیا نوال شریعت حاضر ہوئے۔ مرتضیٰ الہیں قدوة العارفین قبلہ پیر سید روا الحسن شاہ صاحب بخاری ترس مرتضیٰ العزیزیہ، اکل و عظم غلیظ، مجاز، سلطان العارفین، قطب زبان ایلیم حضرت قبلہ میاں شیر محمد صاحب شرق پری رحمۃ اللہ نے آپ کو دیکھ کر فرمایا۔ آپ ھاتھ فتح قرآن ہیں۔ پھر جاپ سے پہنچے خود ہی

فرمادیا: "ہاں آپ حافظہ قرآن تریں" پھر فرمائے گئے "آپ کس یے آئے ہیں؟" ہنسنے عرض کی حسنہ: اللہ اُنہیں سخنے حاضر ہوا ہوں۔ حضرت خاچم پیر سید فراں شاہ علامہ بندری رحمۃ اللہ نے فرمایا کہ آپ پسے بھی ایک دفعہ یہاں آئے تھے۔ آپ نے عرض کیا ہے؟ حاضر ہوا تھا، حضرت صاحب کے اس معرفت نامہ کا دل پر نسیت گمراہ ہوا تھا ہر ہا دراں واقعیہ تھا کہ جب آپ اپنے والدین قرآن مجید حفظ کر رہے تھے تو اس گاؤں کا یہ چوری شیر محمد راجہ آپ کے ساتھے کہ حضرت کیمیا ذال شریعت حاضر ہوا تھا لہرے یہ دو ران گفتگو کو پوچھ رہی صاحب نے آپ سے پوچھا کہ حافظ صاحب: جلام مرشد بھی بونا پا بیسے؟ آپ نے فرمایا کہ ایسا جسے کم از کم اتنی خبر تو ہو کر کوئی آنے والا ہتھیت یہ آ رہا ہے۔ جب یہ دو ران صاحب حاضر ہاڑ گاہ ہوئے تو جو شریعت کا دن تھا۔ حضرت صاحب خاطر کے یہے بھرپور فتویٰ افروز ہوئے۔ آیتِ قرآنی، ہوا لذی مسلم رسولہ بالهدیۃ الْمُلَوَّت فرمائی۔ دو ران تقریر آپ نے فرمایا کہ جس دو گل پتے ہیں کہ پیرہ بہت اب بے خبر ہو کر سر پیدا رہا ہے۔ مگر دوستو! آذ، اُش، اچھی بات نہیں ہوتی۔ ظنوا المؤمنین خیرا (مرنوں کے سلسلے میں عن رکھو) صدیث پاک پر گی اور وعظ ختم فرمایا۔ خاطر کے انتظام پر اشارہ فرمایا کہ اسے یعنی آپ کے ساتھی کو پہنچپے کر دو کیوں کہ چوری صاحب دار میں مُنْهَیٰ تھے۔

اگلی بیج اجازتیں ملے گئیں۔ سب دو گل اجازتیں یے ہے رہ جائے تھے جسے اخیر میں آپ کی باری آئی تو حضرت میرے لامہ حضرت نے فرمایا کہ جو لوگ رہ گئے ہیں ان کو کر دو، پہلے جائیں۔ میری طبیعت خراب ہے۔ پھر کبھی آ جائیں۔ اس طرح قبلہ استاذی المکرم کے دل میں یہ بات رائج ہو گئی۔ شیخ کمال یہی یہیں اور بہر صورت ان سے اکتباں دیں کرنا چاہیے تھے لیکن حضرت قبلہ عالم نے بڑی کوشش کے بعد قبل فرمایا اور اپنے ملکہ ارادت میں واضح یہ پھر فرمائے گئے کہ حافظ صاحب: کوں کوں نہ کیا کر دیجہ

پڑھا کرو، پھر سبق یاد کرو بدرکت برگل۔ اصل بات یہ تھی کہ جن دلوں حضرت اتاذی المکرم  
قاوی پنج کیسوالی پڑھتے تھے تو رات کو اُن رصرف کی گردانیں منہ بند کر کے ناک کے راستے  
دبردا کرتے تھے جس کو حضرت شیخ نے مکوں کوں "سے تعبیر فرمایا۔ یہ آپ کا کشہت  
باطنی تھا۔ اس کے بعد حضرت قبلتے فرمایا۔ حافظ صاحب احمدی "اللهم مارنا" یعنی  
جلدی آنا۔ آپ اگھے جنور میں میل پیدا ہوئے شیخ پر پہنچنے تو حضرت شیخ نے  
آپ کا وکیفہ مکمل فرمایا اور اس تھی فرمایا۔ حافظ صاحب: اب کی باریست جلدی تھی۔  
مارنا" یعنی بہت جلدی آنا۔

اتاذی المکرم نے اگھے جلد کو عاشر ہونے کا ارادہ کی مگر اس سے پہلے ہی  
حضرت شیخ کیلانی اس دارفانی سے پڑھ فرمائے۔ یہ سارا واقعہ حرف بحروف تبدیل  
اتاذی المکرم نے خود بین فرمایا۔

**مکمل علم** [بعد ازاں اساقہ گرامی حضرت مولانا خالد رحمنی علی صاحب تملک العالی دلار علو]  
حرب۔ حرف بایوریں دخل بھیت اور بحریہ سومات والا سامدہ جامع معتول و  
منقول علامہ زمان حضرت مولانا غلام رسول صاحب رحمتی میں آبادی کے سامنے  
زاونے تملکہ ترکی۔ حضرت مولانا تبلہ رغموی صاحب نے نایات جانشانی بکال حضرت  
و شفقت سے پہلے ہایا اور آپ نے ائمہ سے درس نظمی کی تکمیل کی۔ اتاذی المکرم  
اکثر فرمایا کرتے ہیں کہ قبیلی محنت اور محبت میرے ساتھ تبدیل مولانا علام غلام رسول صاحب  
نے فرمائی ہے اس کی شاید ہی کیسی مثال مل سکتی ہو۔

علمی درسی سے فراغت کے بعد آپ نے اور شیل کالج لاہور سے نیاں  
جیشیت سے فاضل عربی کا امتحان پاس فرمایا پھر حضرت مولانا علام غلام رسول صاحب  
رغموی کی وساطت سے محدث علمی پاکستان حضرت تبدیل مولانا علام سردار احمد صاحب  
قدس سرہ العزیز سے اکتباً حدیث کے بعد سنبھال دیت حاصل کی۔

۱۹۶۵ء میں جلال گنج امیر روڈ لاہور میں ایک قلمبزمیں خرید کر لیکر  
**دارالعلوم کا قیام** دینی ادارہ کی بنیاد رکھی اور اپنے مکرم و محترم استاد قبلہ مولانا مسلم  
 نام داری صاحب رضوی دام نظر العالی کے نام نامی کی نسبت سے اس ادارہ کا نام  
 دارالعلوم چاہیدہ رسولی شیعہ ازیہ رضویہ تجویز فرمایا۔ اس وقت اس دارالعلوم میں شعبہ حفظ القرآن  
 تجوید و قرأت اور دس نئیاء، دودھہ حدیث اور دورہ تفسیر القرآن نہایت محنت اور جانش نہیں  
 سے پڑھائے جاتے ہیں۔ یہ اپنے کل سائی ہجید کا ہی تیم ہے کہ دارالعلوم جس کا اجرا  
 ایک پھوٹی سی کیا سے ہوا تھا۔ آج ایک غیرم اشان بندہ دبام اعماق میں تبدیل ہو چکا  
 ہے۔ دینی طبلہ کے لیے ہر قسم کے قیام و دعماں کا تسلیم بخش انتظام کیا گیا ہے اور  
 سینکڑوں اندرونی و بیرونی طالبان وین میں اپنی ملی پیاس بھاہے ہیں۔

ادارہ ہنوز تعمیر و ترقی کی راہ پر گامزدہ ہے۔ دمابے خدا نے ذرا بھال اپنے  
 بیب بالکل کے غیل اس دارالعلوم کو دن دھنی رات چونکی ترقی عطا فرمائے اور شرح  
 ت کے لیے چھڑ علی دعفان بنائے رکھے ہیں۔

**والدمن** استاذ حرم مفت کتاب ہذا کے والد گرامی جناب غلام محمد ماب  
 اگرچہ دینی حرم سے شناسانہ تھے۔ تاہم ہمدردیات وین کو خوب سمجھتے تھے  
 اور اپنے دور کے قطب کامل تدوہ اس لکھن حضرت گبید خواجہ محمد امین رحمۃ اللہ علیہ  
 غیرہ مجازاً ہی حدت تبادلہ خواجہ شمس الدین سیاولی رحمۃ اللہ سے ان کا روحاںی  
 تعلق تھا۔ وہ یک پرمیز گر شلب زندہ دار خوت خدا میں چشم گریاں رکھتے ہیں  
 اور یاد خدا میں ہمسر وقت شاغل قلب کے مالک تھے۔ ان کا مہول تھا کہ ادھی  
 رات کے بعد بستر سے الگ ہو جاتے اور بقیہ رات سر بیو دگر ار ویتے۔ اور  
 ان کے نامہ نیم شبی کی ولگداز آواز رات کے سکوت کا بجھ پاش پاش کر دیتی تھی۔  
 گھر واسے اُسیں دیجھتے کہ دہ اندر صیرتی رات میں سر سبد سے میں رکھ کر زار و قطار و

رسہے ہیں۔ یقیناً وہ ایک جنتی انسان تھے کیونکہ رسول نبی ملی اللہ میلہ وسلم کا ارشاد ہے  
 لاَ يَلْجُّ النَّارَ حُلْلٌ وَّهُ شَفَعٌ وَرَزْغٌ میں داعی نہ ہو گو  
 بحکی وَنْ خَشِيَّةٍ جا شد کے خوف سے روئے۔  
 اَنَّهُوَ حَتَّىٰ يَعُودَ الْكَبَّنْ، سما آنکھ دو دعا پس تھن میں  
 فِي الصُّرَعِ۔ پھر جائے۔

ان کا معمول تھا کہ وہ رات کو اٹھ کر تہجد کی عناز مسجد میں جا کر ادا کرتے۔ اس نے  
 انہیں بڑی ولگداز آواز بھی دی تھی۔ توجہب وہ تہجد کے بعد یا وغیرہ اور خشیت الہی  
 پر مشتمل اشعار اپنی جان گداز آواز میں پڑھتے اور سما تھر آہو بھی کرتے تھاں پاس کے  
 مکانات دا لے لوگ بھی اس واضح آواز کو تھا کرتے۔ اور یہ سلسلہ تادم سحر باری کر رہتا۔  
 صفت علام نے بھی چونکہ اسی ماحول میں تربیت پائی تھی تو ان پر بھی اس  
 کا گھر اثر ہوا اور ہم نے ان کے شباز معمولات کو بھی اسی زندگی میں مصلحت ہا  
 دیجیا ہے بلکہ اپ کے اکثر تلامذہ اور اولاد میں بھی تہجد کے لیے رات کے پچھلے پیر  
 بیدار ہونے کی عادت موجود ہے۔

اسی طرح صفت علام کی والدہ ماجدہ کا حال بھی اس سے فزون تھے۔

عالم شاہ بھی میں خانقاہ مہر رہا۔ ماب صلی انشر میلہ وسلم کی ایک سہرا اور ازاد حمد  
 پر ہمیزگار خاتون فاطمہ بی بی رہیں اس نے سماں کو موضع بنا نیاں گھرست سے ان کا تعلق  
 تھا۔ اور اس کی یہ لڑی اثر ہوا کہ انہوں نے مسلسل تین سال اندر ہمیری کوٹھری میں اس نے  
 ڈر کرتے ہوئے گزار دیتے۔

پھر ان کی ساری عمر تک دنیا میں گزری۔ کبھی نیا کپڑا نہ پہن۔ اب تھے جو پیشش بھن کیا  
 تھا کی وہ اجلا اور پاکیزہ ہوتا۔ روزاں مصلحت کرنا ان کا معمول تھا۔ اپ کی والدہ صد سے زیادہ  
 دریا دل اور سینہ تھیں۔ جو نا تھد میں آیا راہ خدا میں لوٹا دیا۔ عبادت کا یہ حال تھا۔ کہ

پھر میں گفتگو میں تقریباً بارہ سو لکھ فوائل ادا کیا کرتیں۔ انہوں نے تقریباً سو سال  
مر پائی اور وفات سے چند روز قبل بھک بھی مسحول رہا کہ کھڑے ہو کر رات بھر  
عبادت میں گزار دیتیں۔ اور ہزار سے بارہ سو لکھ فوائل ادا کرتیں۔

جب صفت علام نے لاہور میں جامد رسولیہ شیزادہ رہال گنج لاہور امام گیا  
اور قرآن و حدیث کی تعلیم کا سلسلہ چاری ہوا تو آپ کی والدہ تقریباً ۱۹۴۲ء میں آپ کے  
پاس لاہور گئیں۔ پھر ہم نے خود رجھا ہے کہ وہ طباور جامد سے قرآن کریم کا ثواب  
جیسے کرتیں اور روزانہ تقریباً پانچ سے دس بھک قرآن کریم جسے ہو جاتے اور وہ حضور عoth  
پاک رضی اشرف نے کا ختم شریعت دلاتیں۔ روزانہ پھل وغیرہ تقسیم کرتیں۔ حتیٰ کہ ”ماںی  
گیارہ برسیں والی“، ان کا نام پڑ گیا۔ طباور جامد سے از جہ شفقت کیا کرتیں۔ جس سے  
قرآن کا ثواب یتیں اسے کچھ فراز اسمی کرتیں۔ آج جب دادی اماں کی شفقتیں یاد  
آتی ہیں تو انہیں ہر قسم بوجاتی ہے۔

ان کی وفات کا یہ عالم ہے کہ نماز فلک کا وقت آیا تو انہوں نے اپنے بیٹے عزیز صفت  
کو اخوند کے اشارہ سے بلا یا اور طباور میں پیسے تقسیم کرنے کا اشارہ کیا پھر نماز ہت کی وجہ  
سے لیئے ہوئے نماز ادا کرنا شروع کی۔ اخوند ٹھاکر یسینے پر باندر سے اور ساتھ ہی روح  
نفس عقری سے پڑا از کر گئی۔ سن و صال ۱۹۸۳ء ہے۔

صال کے بعد جب انہیں نہلا نے کا وقت آیا مسحور واقع ہے۔ بخاندان  
لکھوریوں نے جو ہماری بیسیں مسکس کیا کہ دادی اماں کا دل دھڑک رہا ہے۔ انہیں خطرہ  
ناہی ہو گی کہ دادی اماں کہیں زندہ تو نہیں مل گا آپ تو واقعی وصال فرما چکی تھیں۔ مگر وہ ان  
کا قلب ذاکر تھا جو ہنوز مصروف ذکر نہدا تھا۔ لاہور چوپر جی کے قریب میانی قبرستان  
میں ان کا مزار پر انوار ہے۔ ان کے وصال پر انہیں ایشان ثواب کے لیے قرآن کریم کا  
اس قدر ثواب جیسے ہوا کر حساب کرنے سے معلوم ہوا کہ ان کی قبر کی ہزار بیت کے عرض

ایک ہزار ان پڑھا گیا ہے۔ قبر کی دشیں تقریباً ایک ہزار تھیں۔

اس پر ایک راقد شب زندہ دار مال کی تربیت کا استاد گرامی حضرت مصنف کے قلب ربانی پر واضح اور گہرا اثر دیکھنے میں آیا ہے۔

حضرت مصنف کے غانم ان میں اور بھی کئی ایسے کام لوگ لگانے ہیں۔ چنانچہ استاد گرامی کے ارشاد کے مطابق ان کی ساس صاحبہ ایک ولیہ کا مل تھیں ان کی وفات پر انہیں نبی مسی امیر علیہ وسلم اور علیہ السلام کی تیاریت کا شرف حاصل ہوا۔ سحری کا وقت تھا کوہ اچانک زور زور سے پکارتے گیس کو سبحان اللہ سبحان اللہ دیکھو بنی مسی امیر علیہ وسلم اور اپ کے ساتھی گلی کے موڑ سے تردار ہو کر شریف لارہے ہیں۔ اور مجھے فرماتے ہیں۔ حضرت

عزمت تو بیان تھیں و دھر پاریں جسے ساڑے دل آؤں۔

پھر عالم بے ہوشی میں ہی معرفہ ان کا درد بیان رہا اور چند دن بعد ان کا میال ہو گیا۔ تب ان کے دھال کے بعد حضرت مصنف نے بھی مسی امیر علیہ وسلم کے ارشاد کو مذکورہ مصروف کے ساتھ شرکو ممکن کرتے ہوئے یوں دوسرا معرفہ ٹالیا۔

عزمت تو بیان تھیں و دھر پاریں جسے ساڑے دل آؤں۔

جنت دے دروازے کھے کیوں ریاں ہن لادیں۔

**اولاد** اپ کی اولاد میں سے سب بڑے ہیٹھے مولانا تاری خان ناظم حظیب صاحب یہیں۔ جو ایک مستند عالم دین۔ فاض علم دینیہ تاصل فرازات سیدوار فاضل عربی ہیں۔ اور متعدد فتحیم کتابوں کے مصنف ہیں جن میں سے چند ایک کے نام ہیں

۱۔ ترجمہ ریاض النفرہ فی مناقب العشرۃ المبشرۃ چار جلدیں میں (عشرہ مشہد صحابہ)

کے مناقب دیکھو۔ پشمند حضرت محب طبری رحمۃ اللہ علیہ کی مشہور آنکھ کتاب

کار و ترجمہ)

۲۔ شرح اشاطیبیہ دو جلدیں میں (قراءاتِ سعد کے متعلق امام شاطیبی رحمہ اللہ کی) مشہور زبانہ کتاب جسے قصیدہ لامیہ بھی کہتے ہیں کا ترجمہ و تشریح) ۔

۳۔ الدعا رلیس سلاد ابجاڑہ۔ نماز جنازہ کے بعد دعا کے جداں پر قرآن و صریح کے دلائی کا بیش بہا خرینہ ۲۰۰ سے زائد صفحات پر مشتمل ہے۔

۴۔ جشن میسلا و قرآن و صریح میں۔ جہاڑ میسلا دانیبی میں اشادیہ و علم پرین سو سے زائد صفحات پر مشتمل قرآن و صریح کے دلائی کا انمول مجموعہ۔

مولانا محمد طیب صاحب آج کل انگلینڈ میں تبلیغ دین کا فریضہ سر انجام فر رہے ہیں ان کی تقدیر و تحریر میں حضرت مصنف کا انداز بیان اور زور و راست دلال نہیاں جھکتا نظر آتا ہے۔

مولانا محمد طیب صاحب سے چھوٹے صاحبزادے مولانا عافظ رضاۓ مصطفیٰ اور عافظ احمد رضا حافظ قرآن کے بعد درس نظامی میں زیر تعلیم ہیں۔ جبکہ مولانا عافظ رضاۓ مصطفیٰ ہم درسیہ کے آخری سال میں زیر تعلیم ہونے کے ساتھ ایک سمجھے ہوئے اور درسیہ میں سال مقرر بھی ہیں۔ سب سے چھوٹے صاحبزادے عافظ محمد رضا قرآن پاک حفظ کر رہے ہیں۔ حضرت مصنف کی چھوٹی صاحبزادی بھی قرآن کریم کی مانظہ ہیں۔ خدا اس لکھنی علم کو ہمیشہ پر بیمار رکے۔

اولادی تربیت و تعلیم کے انداز بھی تبلاراہبے کو حضرت مصنف گھر ادنی شفت کہتے ہیں اور اپنی اولاد کو پانچا سچا چائیں بنا پاہتے ہیں۔ جبکہ موجودہ دور کے علماء میں یہ جذبہ نہ تھم ہوتا جا رہا ہے۔ اور یہ ایک بہت بڑا قومی الیہ ہے کہ میں القدر علمار کی اولاد و علم دین سے ناٹش نظر آتی ہے۔ ایسے دور میں حضرت مصنف کا درجہ علماء کیلئے قابل تلقید ہے۔

**اُفلاق و عادات** [ہیں وہاں ان کی ایک بڑی قابل عمل اور قابل تلقید

مفت والدین اور اساتذہ کمپے پایاں احترام و اطاعت بھی ہے۔ استاد محمد  
کو جس قدر اہم نے اپنے اساتذہ کے سامنے مودب اور سراپا احترام پایا ہے اس  
کی شان کم ہی نظر آتی ہے۔ جبکہ والدین کے لیے حق اطاعت کی بجا اوری اس سے  
زیادہ کیا ہو گی کہ آپ ہر ہمدرت کو جامعہ کے طلباء سعیت اپنی والدہ کی قبر پر شریف  
لے جاتے ہیں۔ اور پر اقران کریم ختم کر کے ایصال ثواب کرتے ہیں۔ علاوہ ازیں  
سارا ہفتہ طلباء سے ثواب جمع کرتے رہتے ہیں۔ اور ہر ہمدرت کو قبر اور پر اسے  
لے کرہ اٹک قرآن کریم جسے ہو جاتے ہیں۔ اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم تمام انبیاء و  
اولیاء اور میمین مرحومین خصوصاً والدہ ماجدہ کا ختم شریف دلاتے ہیں زندگی میں  
والدہ کا جزو نظیفہ مقرر کیا تھا وہ اب بھی اسی طرح اپنی کامپی میں درج کرتے ہیں۔  
یکل جیسے بیسے ہم کافی بڑھتی ہے اور لگرداں کا خرچ بڑھاتے ہیں۔ والدہ ماجدہ کا  
بھی خرچ بڑھاتے ہیں۔ جو طلباء پر خرچ کرتے ہیں جیسے کہ والدہ خرچ کیا کرتی تھی  
اور اس کا ثواب والدہ کو پہنچاتے ہیں۔

دوسری بڑی خوبی اور اعلیٰ ترین صفت عشقی ہمیشہ مدرسی اللہ علیہ وسلم ہے جو آپ  
کو بار بار کشاں کشاں عربی طبیعت سے جاتا ہے اور اب تک آپ سات مرتبہ در بار  
رسالتِ کتاب کی اشہد علیہ وسلم پر عازمی کا شرف حاصل کر پکھے ہیں۔ اور ہر وقت اسی فخر  
میں رہتے ہیں۔ کوہ گھری اُتنے کر انہیں روشنہ رسول کے دیدار سے شہنشہ ہم جائیں  
**چند حید تلاذہ** | ایوں تھرست مصنف کے شاگردوں کی تعداد سینکڑوں سے  
مبتدا و زبانے۔ جو مک اور بیرون ملک جا بجا شیخ دین کو فروزان  
کر رہے ہیں۔ تاہم ان میں سے چند ایک کے اسماء گرامی بطور مشتہ از خواک بمنٹ زیل میں

۱۔ حضرت علام مولانا ناصر الدین صاحب افغان گجرات پنجابی۔ جو آج کل لاہور

بلال گنج میں خطیب اور جامعہ شریف پر شریف مسٹر شمس زمپور و میں شہید مدرس نقاوی

میں صدر مدرس ہیں۔

۷۔ مولانا مولامحمد رست صاحب کو وی۔ جو انگلینڈ کے شہر کا ونڈری میں حضرت علامہ جوں نا جسدا راب صدیقی قطب الرشید من خوا عظیم حضرت مولانا محمد عمر اچھروی کے قاتم کردہ حلوم اسلامیہ کے مشہور مرکز جامعہ اسلامیہ میں شبہ درسی نظاہی میں صدر مدرس ہیں۔

۸۔ مولانا تاری خجبو۔ بر خود اس صاحب مہتمم جامدہ کریمہ بلال گنج لاہور کب فیال مدرس نظاہی ہونے کے ساتھ قزادات سجدہ عشرو کے جیدا ساتھ میں سے ہیں۔ اور لاہور میں حنفہ و قزادات کے ایک واقع ادارہ جامدہ کریمہ کے مہتمم ہیں۔

۹۔ مولانا احمد علی صاحب مرزا پوری۔ بگشتو پورہ شہر میں صدر دین تدریس ہیں۔

۱۰۔ حضرت مصنف کے بڑے صاحبزادے حضرت مولامولانا تاری حافظ محمد علی بیب سبب جس کا تذکرہ یہ ہے اگرچہ کچھ بھی ہے۔

۱۱۔ مولانا صوفی محمد ریس صاحب۔ جو جامدہ سولیہ شیرازی میں حضرت مصنف کے زیر سایہ شبہ درس نظاہی میں صدر دین تدریس ہیں۔

اور نقیر خود بھی اسی گھوٹ کا ایک خوشگوین ہے۔ نقیر نے حضرت مصنف کے سامنے نافرماند تر کر کے دریں نظاہی کی تکمیل کے بعد آپ کی توجہ اور اعانت سے نہیں اور نا خلیل تکمیل المدارس لاکر کرس پاس کیا اور رایم اسے بھک عجی عوم میں گھوڑا ب آپ کی توجہ سے انگلینڈ میں صدر دین تدریس تبلیغ اسلام ہوں۔

حضرت عالی آپ کا سایہ تاریخ ہمارے سروں پر قائم رکھے۔

احقرہ۔ حافظ محمد صہاب علی صہابی بر رضوی ایم اے

خیلیب مکہ مسجد بائش شی۔ انگلینڈ

# وجہِ تصنیف

## از قلمِ مصنف

۱۹۵۶ء میں جامع مسجد تکمیر سادھوال نزد پوک رنگ محل لاہور میں راتم کا بطریقہ خیل تقریب  
بڑا۔ تقریب پوک نواب صاحب اندر وون مرچی گیٹ لاہور میں ایڈیشن کا عرض سے بہت بڑا  
گزٹھ بہت۔ اس وجہ سے کافی مرمت کی اس فرقے کے لوگوں سے مہبیوری اور اکثر اوقات  
ان سے بحث دباثت بھی ہوا۔ ۱۹۵۶ء میں صدائے کریم نے عربین شریفین کی زیارت نصیب  
فرماتی۔ سفر چون کرنٹلی کا تھا اس بیسے واپسی براستہ ایران تھی۔ واپس آتے ہوئے ایران  
سے مذہب شیعہ کی معتبر کتب کثیر تعداد میں خریدیں۔ کافی مرمت کی کتب کا نظر گئی  
مطالعہ کیا۔ شان سجاہ اور مقاماتِ اہل بیت امام رضا علیہ السلام جسیں ان کے اپس  
میں تعلقات اور دیگر بہت سے سوال کے باسے میں بڑا گواہ مرا دعا مل ہوا۔ اب تو  
اس بحث دباثت مزید اضافہ ہو گی اور ایک دفعہ تو اہل تشیع کے نامور مقرر و منظوری  
محمد اعلیل شیعہ سے کبڑاہ ولی شاہ میں صدیت ناظم پیش آگئی۔ الہ تعالیٰ نے حق کو فتح طا  
فرماتی۔

اس کے بعد میرے ساتھی طماسب نے مجھے مذہب شیعہ کے باسے میں ایک مفضل  
کتاب تحریر کرنے کی طرف توجہ دلانی اور پر زور ملا بہر کیں اس علیم بوجہ کو اٹھا دیں۔  
ان کا مناقصہ کر شیعہ مذہب کی حقیقت و واقعیت سے بہت کم علار و اتفاق رکھتے ہیں  
کبیں ایسا نہ ہو کہ تھاری ڈھنی اور کتابی سرمایہ و ذخیرہ تماسے تک ہی محدود رہے اور انہوں  
مذاکرے نامہ میٹھر سے مودودی ہے ملک چون کر درس دتم دریں کی ذمہ داریوں اور

درالعلوم کے انتظامی احمد کو وجہ سے الحجہ بر کی بھی فرمست دیتی۔ غلطہ اس بارہ گران کر اخانے کی بہت نگر کے۔

اسی دردان پھر زیارت حرمین شریفین کی سعادت نصیب ہوئی میرزا رسول علیہ السلام  
اصحہ و اسلام میں عاشق رسول پر طلاقت، رہبر شریف، شیخ العرب و الجم حضرت مولانا  
شیخ الدین صاحب مهاجر مدنی رحمۃ اللہ تعالیٰ کی قدم پری سے مستفید و مستفیض ہوا۔ اپنے  
میرے بہت کی خوبی دعائیں فرمائیں۔ پھر آپ کے لحبت جگہ فریہ نظر، عالم نبیل، فاضل  
بیل حضرت مولانا قبلہ فضل الرحمن صاحب مدظلہ العالمی سے تعارف ہوا۔ تقریباً دو ماہ آپ  
لرفاقت دیجیت میں میرزا پاک گزار نے اور کوچھ سے محبوب کر آگھوں میں بنے  
ہوئے۔ میرزا دیپی کے دنکت حب اپنی کی وساطت سے حضرت مولانا علام رضیا رالدین  
صاحب مدین رحمۃ اللہ علیہ کی زیارت کو حاضر ہوا ترباد جو دیکھ آپ پر مرض کی شدت تھی پھر  
میں میرے یہے آپ نے بہت سی دعائیں فرمائیں اور سب سے خوبی دعا تھی کہ اللہ تعالیٰ  
نفع درا قم کو، منبید کتب تحریر کرنے کی توفیق عطا فرائے اور آخرین اشحتہ وقت بڑی  
شندت و مذیت کے ساتھ کچھ تک بیں اور اپنی دستدار مبارک بعلیہ یا دگار عطا فرمائی  
پستان پسپنچ پر را قم نے تسمیر ارادہ کر لیا کہا ب مزددا ایک کتب بخوبی کا، کیوں کہ  
نہ بڑے اور یار اور علام رکی دعائیں میرے ساتھ ہیں۔ جب کتاب کی دو جلدیں لکھ  
پڑا تو ان کا نسروہ لے کر آستانہ عالیہ حضرت یکیانیزادہ شریف پیری و مرشدی جناب قدر  
سید محمد باقر علی شاہ صاحب زیر بھادہ آستانہ عالیہ حضرت یکیانیزادہ شریف کی نیت  
پاکیں حاضر ہوا۔ آپ نے دربار پاک کے سامنے بیٹھے بیٹھے ان کا اجالی فاکر ماظم  
فرمایا اور مژا شی سے جھوم اُٹئے۔ فرمایا مولوی صاحب! دعائیں تو پسے بھی آپ کے یہے  
کستے سے ہیں مگر اب تو ہمیشہ آپ کے لیے خوبی دعائیں کرتے رہیں گے اور  
اُن حضرت قبلہ عالم یکیانی رحمۃ اللہ کا سرس پاک جو آپ اپنے مدرسیں سالانہ منعقد کرتے

بیں اسیں ہمیشہ شریک ہوتے رہیں گے اور ان شار الفرم کی نافذیسی ہو گا۔ یہ سب  
پھر اسیے ہے کہ آپ نے علیت صحابہ، عقامت اپنی بیت، مثان صنعتے راشن  
اور ان حضرات کے پس میں خوشگوار تعلقات تو با ولائی و ایش اور نیا ایاں کرنے کی کوشش  
وسمی فرمائی ہے اور معاندین کے اختیارات کے منزور جوابات قیمتیے ہیں الیہ میری  
پرانی دلی اتنا تھی جس کو تم نے پورا کر دیا۔ آپ نے مزید فرمایا کہ جا را ایمان ہے کہ مومن  
کو جو کچھ بھی فیض حاصل ہوتا ہے۔ سب صحابہ داہل بیت ربی الاعظم کے واسطہ وہیں  
ہے ہوتا ہے اور میں نیشن رکھتے ہوں کہ اسی کو جسی صحابہ کرام کے رسید کے بغیر کچھ نہیں  
ہے ملکت۔

تو جسید نے قبلہ نام کے ن نال خدا کو شناجر آئیے اپنی منبول دساؤں اور  
تینی رصدوں سے مدد پر انعامات فراہت تو میرا ایک صندھ میں ہو گیا وہی حق کو میرے دل  
میں بسا اوقات خیال پیدا ہو، کہ اتنا میں اور مضمون علمی ذیخ و بھا ایسے ہے تجھ پر کھڑا اومی کے  
ہنخوں کیسے جمع ہو گیں میں آج بھے یعنی ہرگز کوئی سب کچھ پیری دمڑدی حضرت صاحب  
تبدیل کی پرانی دلی اتنا دل اور آپ کے روشنی تصرفات کا تجہیز ہے۔

آخر میں فقیر بارگاہ ایز و مخالف میں دست بدعا ہے اور حضرت صاحب تبدیل کا رسالہ  
سید ہمیشہ جماں سے صردن پر قائم و دامن ہے اور آپ کے آستانہ عالیہ کی وجہ افزاء باریں بیس  
پاندھہ ہنابنہہ رہیں اور طالبان حق اس پیغمبر معرفت سے سیراب ہوتے رہیں۔ این

### محمد علی عفرا الفرم

خادم آستانہ عالیہ حضرت کیلیا ذال شریت و فرم دستم جامد رہو ہمیشہ زین

بیان لامگی لامور

# فہرست مضمون

## فقہ جعفریہ جلد اول

### باب اول

### تیاری فقہ جعفریہ

۵۲

۴۱

۴۲

۴۳

۴۴

۴۹

فقہ جعفریہ کے ایک اہم سونن زرارہ کے فضائل

دوسرے سونن محمد بن مسلم کے فضائل

دولل کے مجبوی فضائل

شیعان مل کے ایک عظیم محبہ دادر راوی جابر بن زید کا ذر

فقہ جعفریہ کے بے اصل ہونے پر دلائی

۲

۲

۳

۵

۴

| منظر | مفسون                                                                            | بزشار |
|------|----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ۴۹   | <u>دلیل اول:</u>                                                                 | ۴     |
| ۴۹   | (شیعہ راویوں پر ائمہ اہل بیت کی چھکار)                                           | ۸     |
| ۴۹   | زیارتہ بن امین پر امام جعفر صادق رضی نے لعنت کی                                  | ۹     |
| ۷۳   | ابو بصیر لیست البیتی اکا امام جعفر صادق رضی کے تعلق سے نہیں۔                     | ۱۰    |
| ۷۵   | محمد بن حسین کا مختصر فاکر۔                                                      | ۱۱    |
| ۷۶   | برید بن معاویہ پر امام جعفر صادق نے لعنت کی۔                                     | ۱۲    |
| ۷۸   | جاہر بن یزید حنفی صرف ایک مرتبہ امام جعفر سے میں سکا۔                            | ۱۳    |
| ۸۱   | ان چار پانچ کے علاوہ دیگر بیہت سے ان کے ساتھی بھی وضیع حدیث یہی مدلول رکھتے تھے۔ | ۱۴    |
| ۱۰۰  | (شیعہ علام لاکھوں میں ہونے کے باوجود بقول ائمہ ناقابل انتہا)                     | ۱۵    |
| ۱۱۲  | <u>دلیل دوسرہ:</u>                                                               | ۱۵    |
| ۱۱۲  | (ائمہ ہمیشہ دین کو چھانے کا حکم دیتے رہے۔)                                       | ۱۶    |
| ۱۱۹  | <u>دلیل سوسرہ:</u>                                                               | ۱۷    |
| ۱۱۹  | (روایات کی صحت بقول قرآن ائمہ سے موافق پر موقوف ہے اور قرآن تحریف شدہ ہے۔)       | ۱۸    |
| ۱۱۹  | <u>دلیل چہارہ:</u>                                                               | ۱۹    |
| ۱۱۹  | (روایات کی صحت بقول قرآن ائمہ سے موافق پر موقوف ہے اور قرآن تحریف شدہ ہے۔)       | ۲۰    |

| نمبر | مضمون                                                                                                                                      | نمبر                 |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| ۱۶۶  | ایک فریب اور اس کا بواب۔<br>مقام تعجب۔                                                                                                     | ۲۱<br>۲۲             |
| ۱۶۷  | <b>باب د وہ</b><br><b>مسئل فقہ جفری اور ان کا رد</b>                                                                                       | ۲۳                   |
| ۱۶۸  | <b>کتاب الطهارة</b>                                                                                                                        | ۲۴                   |
| ۱۶۹  | <u>پانچ کے چند مسائل:</u><br><u>مسئلہ عا:</u><br>ایک بڑے ملکے میں کئے کے پیشاب و غیرہ کرنے سے پانچ پاک رہتا ہے۔<br>ایک شب اور اس کا ازالہ۔ | ۲۵<br>۲۶<br>۲۷<br>۲۸ |
| ۱۷۰  | <u>مسئلہ عا:</u><br>کنؤں میں لگرا بھر نجاست پڑنے سے بھی کچھ حرج نہیں۔                                                                      | ۲۹<br>۳۰             |
| ۱۷۱  | <u>مسئلہ عا:</u><br>کنؤں میں شرب خون اور خنزیر و غیرہ گریپس تو صرف بیٹھنے کا دو۔                                                           | ۳۱<br>۳۲             |

| منظر | مضرور                                                                              | ابشار |
|------|------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ۱۴۹  | مسئلہ عا:                                                                          | ۳۳    |
|      | خنزیر کی کھال سے بنے ہوئے ڈول سے نکالا گیا پانی پاک ہے                             | ۳۲    |
| ۱۵۰  | مسئلہ عا:                                                                          | ۳۵    |
|      | جس پانی سے استخفا عکی گیا ہو وہ پانی پاک ہے۔                                       | ۳۴    |
| ۱۵۱  | مسئلہ عا:                                                                          | ۳۶    |
|      | استخفا میں استعمال شدہ پانی کپڑے پر گرپڑے تو حرج نہیں                              | ۳۸    |
| ۱۵۲  | مسئلہ عا:                                                                          | ۲۹    |
|      | محکم سے استخفا جائز ہے۔                                                            | ۳۰    |
| ۱۵۳  | مسئلہ عا:                                                                          | ۳۱    |
|      | گردھے اور خیبر کا بول اور لینا پاک نہیں ہے۔                                        | ۳۲    |
| ۱۵۴  | مسئلہ عا:                                                                          | ۳۳    |
|      | قے زرد پانی اور کچلپہوں بھی پاک ہے۔                                                | ۳۴    |
| ۱۵۵  | مسئلہ عا:                                                                          | ۳۵    |
|      | دودی اور نمڑی بھی پاک ہے۔                                                          | ۳۶    |
| ۱۵۶  | مسئلہ عا:                                                                          | ۳۶    |
|      | دورانِ نماز اگر نمڑی اور دودی یہ کراپٹر پوں بھک آجائے تو بھی نماز درود و قائم ہیں۔ | ۳۸    |
| ۱۵۷  | مسئلہ عا:                                                                          | ۳۹    |
|      | جنابت کے عسل میں استعمال شدہ پانی پاک ہے۔                                          | ۴۰    |

| نیز شمار | مصنون                                                                                             | منظر |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۵۱       | <u>مسئلہ صعیدہ:</u>                                                                               |      |
| ۵۲       | ۱۴۹ ہرگا فارغ ہوئے پر دستور اس وقت باتا ہے جب اس کی اواز آئے یا اس کی بُنگاک میں پہنچے۔           |      |
| ۵۳       | <u>قابل توجیہ:</u>                                                                                |      |
| ۵۴       | ۱۷۲ سنیروں کا تکمیر کھولو۔                                                                        |      |
| ۵۵       | ۱۸۱ ۱۸۳ نامی کا معنی سخا کروں ہوا! اس کی تحقیق۔                                                   |      |
| ۵۶       | <u>مسئلہ عا:</u>                                                                                  |      |
| ۵۷       | ۱۹۱ ران کا پرودہ نہیں۔                                                                            |      |
| ۵۹       | <u>مسئلہ عا:</u>                                                                                  |      |
| ۶۰       | ۱۹۲ پرودہ صرف قبل اور رُب کا ہے۔ ان میں سے صرف قبل کا پرودہ کرتا پڑتا ہے۔ در خود ہی پر دے میں ہے۔ |      |
| ۶۱       | <u>مسئلہ عا:</u>                                                                                  |      |
| ۶۲       | ۱۹۳ صرف قبل پر پرداہ کافی ہے امام جعفر نے بھی آنہ ہی پر دہ کیا ہے۔                                |      |

| نمبر | عنوان                                                                                                        | نمبر |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۱۹۲  | مسئلہ نمبر ۴۲<br>قبل اور دیر کا پردہ ہاتھ رکھنے سے ہو جاتا ہے۔ چاہے وہ بیوی کا ہو۔                           | ۴۲   |
| ۱۹۶  | مسئلہ نمبر ۴۵<br>شرمنگاہ پر چونا پیپ چا جائے تو پردہ ہو جاتا ہے۔                                             | ۴۴   |
| ۲۰۳  | فقہ جعفری میں وضو و اور غسل کے چند مسائل                                                                     | ۴۶   |
| ۲۰۴  | مسئلہ نمبر ۴۸<br>عورت کی وبر میں اولیٰ کرنے سے ناس کا روزہ ٹوٹتا ہے اور نہیٰ غسل دا جب دوتا ہے۔              | ۴۹   |
| ۲۰۷  | مسئلہ نمبر ۵۰<br>اٹے داے تمام چاندروں کی بیٹ پاک ہے۔ نیز علان فردو اور چربا یوں کا گور بر اور بیٹا ب پاک ہے۔ | ۵۱   |
| ۲۰۹  | مسئلہ نمبر ۵۲<br>سجدۃ تلاوت کے لیے وضو کی ضرورت نہیں۔                                                        | ۵۳   |
| ۲۱۰  | مسئلہ نمبر ۵۳<br>خون اور پیپ وغیرہ سے وضو نہیں ٹوٹتا۔                                                        | ۵۵   |

| نمبر | عنوان                                                                                                         | نمبر |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۲۱۸  | ایک فریب اور اس کا ازالہ                                                                                      | ۷۴   |
| ۲۲۰  | تمکو اور دو قطروں سے استباحت کیا ہے۔                                                                          | ۷۶   |
| ۲۲۲  | اپنے گھر کی خبر لے جائے۔                                                                                      | ۷۸   |
| ۲۲۳  | وضوع سے متعلقہ چند مباحثت۔                                                                                    | ۷۹   |
| ۲۲۴  | وضود میں پاؤں کا سچ نہیں وصولاً واجب ہے۔                                                                      | ۸۰   |
| ۲۲۵  | شیوں کے ترجیح قرآن کے مطابق بھی پاؤں وصولے کا حکم مسک کا نہیں۔                                                | ۸۱   |
| ۲۲۶  | قرآن کریم میں مسک کی حد بسندی کیسی نہیں کی گئی تراس ایت میں کیوں۔                                             | ۸۲   |
| ۲۲۷  | ہر دور میں وضود کے اندر پاؤں وصولے پر ہی ملکہ کا اتفاق رہتا ہے اور پاؤں خشک رہنے پر بقول نبی جہنم کی وفید ہے۔ | ۸۳   |
| ۲۲۸  | اہل شیعہ کے وضود کی ترتیب۔                                                                                    | ۸۴   |
| ۲۲۹  | اہل سنت کی ترتیب وضود نبی اور ملی والی ترتیب ہے۔                                                              | ۸۵   |
| ۲۳۰  | نبی ملی افسر علیہ السلام وضود کی ابتداء پا تحد وصولے اور اہم پاؤں وصولے پر رکتے تھے۔                          | ۸۶   |
| ۲۳۱  | نفلخ رایات میں خیانت کا اعتراض                                                                                | ۸۷   |

| مندرجہ<br>نمبر | مضمون                                                                                 | نمبر شمار |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۲۲۳۱           | اگر اہل سنت والی ترتیب و مندویں قلیلی ہو جائے تو اسے درکرنا<br>چاہیئے۔ امام جعفر صادق | ۸۸        |
| ۲۲۵            | فقہ جعفریہ میں پاکی اور ناپاکی کے چند مسائل                                           | ۸۹        |
| ۲۲۶            | تے لیتی اٹی میں نکلا ہوا سواد پاک ہے۔<br>فری اور وردی پاک ہے۔                         | ۹۰        |
| ۲۲۷            | بیکی ہوئی ہندو سے "روست"، چجہا برآمد ہو تو شور بآگزد و اور<br>برٹیاں کھاو۔            | ۹۱        |
| ۲۲۸            | چجہا اور کت آگریں یا گھی میں آگر پڑے تو کچھ ہر جن نہیں۔                               | ۹۲        |
| ۲۲۹            | ہر جا نور بکھر سو جبی جب بک زندہ ہے پاک ہے۔                                           | ۹۳        |
| ۲۳۱            | <b>فقہ جعفریہ میں تیم کے چند مسائل</b>                                                | ۹۵        |
| ۲۵۱            | مزہ میں سے صرف پیشانی اور بازوں میں سے صرف باختوں کا<br>تیم کافی ہے۔                  | ۹۶        |
| ۲۴۰            | <b>باب اذان</b>                                                                       | ۹۷        |
| ۲۴۲            | اذان یہ زیادتی کرنے والا گناہ گار ہے۔                                                 | ۹۸        |

| منظر | عنوان                                                                              | بجز شمار |
|------|------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ۲۸۰  | شیوں میں سے ایک سنتی فرقہ مغفرت نے اذان میں آشہمداً ان علیئاً الخ کے الفاظ پڑھائے۔ | ۹۹       |
| ۲۸۱  | ایک احتراف                                                                         | ۱۰۰      |
| ۲۸۲  | بے وضو و ضبیٰ اور سو ارشق بھی اذان دے سکتا ہے۔                                     | ۱۰۱      |
| ۲۸۳  | <b>کتاب الصلة</b><br><b>نماز متعلق فتحیہ فرمائیہ کے چند مسائل</b>                  | ۱۰۲      |
| ۲۸۴  | <u>مسئلہ عا:</u>                                                                   | ۱۰۳      |
|      | دوران نماز بچے کو دو دھپرے سے عورت کی نماز نہیں ڈھنی                               | ۱۰۴      |
| ۲۸۵  | <u>مسئلہ عا:</u>                                                                   | ۱۰۵      |
|      | دوران نماز بیری یا ونڈی کو بینے سے لگانا جائز ہے۔                                  | ۱۰۶      |
| ۲۸۶  | <u>مسئلہ عا:</u>                                                                   | ۱۰۷      |
|      | دوران نماز از ناصل سے دل بہلانا جائز ہے۔                                           | ۱۰۸      |
| ۲۸۷  | <u>مسئلہ عا:</u>                                                                   | ۱۰۹      |
|      | نگس ٹوپی اور موزہ پہنے ہوئے نماز پڑھنا جائز ہے۔                                    | ۱۱۰      |

| نمبر | عنوان                                                                                                                         | نمبر |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۲۹۶  | حالت نماز میں سُنی پرستی کرنا۔                                                                                                | ۱۱۱  |
| ۳۰۷  | نماز بآجاعت کی تاکید اور دعا کے ترک پر وعیدہ اور<br>اہل شیعہ کا کروار                                                         | ۱۱۲  |
| ۳۰۸  | بے نماز گئے اور ختنہ مدار سے بُرا ہے۔                                                                                         | ۱۱۳  |
| ۳۰۹  | ستر قرآن بلانے ستر و فدر بیت المحرر کو مہروم کرنے اور<br>ستر مرتسبہ اپنی ماں سے جماں کرنے سے بھی ترک نماز کا<br>گنہ زیادہ ہے۔ | ۱۱۴  |
| ۳۱۰  | حضرت علی کی پابندی نماز بآجاعت۔                                                                                               | ۱۱۵  |
| ۳۱۱  | ایک مخالف طریقہ اور دعا کا جواب۔                                                                                              | ۱۱۶  |
| ۳۱۲  | فقہ جعفریہ میں اوقات نماز میں ایک بڑی تغییبیت<br>قرآن کریم اور رکعت اہل متہ سے اوقات نماز کی تیسین                            | ۱۱۷  |
| ۳۱۳  | <u>اسکال اراضی:</u>                                                                                                           | ۱۱۸  |
| ۳۱۴  | ظہر و عصر اور مغرب و میشاد کرتے اہل متہ بھی جمع کرتے ہیں۔                                                                     | ۱۱۹  |
| ۳۱۵  | <u>اسکال اراضی:</u>                                                                                                           | ۱۲۰  |
| ۳۱۶  | عرفات میں ظہر و عصر اور مغرب و میشاد کو سی جمع کر کے پڑھتے ہیں                                                                | ۱۲۱  |
| ۳۱۷  | فقہ جعفریہ میں سیاہ بس میں نماز کا حکم۔                                                                                       | ۱۲۲  |
| ۳۱۸  | ایک ضروری بحث:                                                                                                                | ۱۲۳  |

| نمبر | مضمون                                                                                     | بر شمارہ |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ۳۵۸  | حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ با تحد باندھ کر فرازی کھڑے ہوتے تھے۔                 | ۱۲۵      |
| ۳۵۹  | حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سیدنا صدیق اکبر فی اقتداء میں بہت سی نمازیں ادا کیں۔ | ۱۲۶      |
| ۳۶۰  | امیر اہل بیت امراء کے پیچے نہ اڑ پڑھ کر وہ ماتے نہیں تھے۔                                 | ۱۲۶      |
| ۳۶۲  | <b>بُحْرَثٌ</b>                                                                           | ۱۲۸      |
| ۳۶۷  | بُحَالَتِ قَدْرٍ (التحیات الیخ پڑھنا اور اس کا شہوت۔                                      | ۱۲۹      |
| ۳۶۸  | کیا التحیات الیخ اہل سنت کے شہد میں شامل ہونے کی وجہ سے قابل عمل نہیں؟                    | ۱۳۰      |
| ۳۶۹  | (التحیات اللہ الیخ کے اف ناخود امیر اہل بیت سے ثابت نہیں۔                                 | ۱۳۱      |
| ۳۷۰  | گستاخی کی انتہا۔                                                                          | ۱۳۲      |
| ۳۷۲  | <b>نَمَازٌ تَرَاوِيْكَ كَيْ بَحْثٌ:</b>                                                   |          |
| ۳۷۲  | (عقیدہ اہل تشیع) نماز تراویک بر مدت سیندھ بے جو مرغ نے پیدا کیا۔                          | ۱۳۳      |
| ۳۷۳  | اگر یہ بدقعت ہے تو اسے صحابت کیوں نہ مٹایا۔                                               | ۱۳۴      |

| نمبر | مختصر                                                                                    | مختصر | نمبر |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------|
| ۳۸۵  | اگر اس از تراویح کے بعد وقت سیروں تھی تو اسے حضرت ملائے اپنے دور<br>میں ختم کیوں نہ کیا۔ | ۱۳۵   |      |
| ۳۸۶  | حضرت علی رضا توزنگی بھر حضرت علی کے اس عمل کی تعریف کرتے رہے<br>(کتب تیشن سے)            | ۱۳۶   |      |
| ۳۸۷  | اگر اہل بیت بھی رمضان میں تراویح کے پڑھتے تھے۔                                           | ۱۲۶   |      |
| ۳۹۴  | نماز جنازہ کے چند مسائل فقہ جعفریہ سے                                                    | ۱۳۸   |      |
| ۳۹۵  | <u>مسائل عد</u>                                                                          | ۱۳۹   |      |
| ۳۹۶  | بوقت مرگ اور وقت غسل میت کے پاؤں قبضہ کی<br>ظرف کر دو۔                                   | ۱۳۰   |      |
| ۳۹۹  | <u>مسائل عد</u> :                                                                        | ۱۳۱   |      |
| ۴۰۰  | بوقت مرگ میت کے منہ سے منی نکھنی ہے۔                                                     | ۱۳۲   |      |
| ۴۰۲  | میت کے منیاً آنکھوں سے نکلنے والی منی کی تشریع۔                                          | ۱۳۳   |      |
| ۴۰۳  | میت کو اتھر لگانے والے پرشل واجب ہو جاتا ہے۔                                             | ۱۳۴   |      |
| ۴۱۰  | عجیب منطق۔                                                                               | ۱۳۵   |      |
| ۴۱۱  | کفن میت:                                                                                 | ۱۳۶   |      |
| ۴۱۵  | فقہ جعفریہ میں میت کو غسل دینے کا طریقہ۔                                                 | ۱۳۶   |      |

| نمبر | عنوان                                                                                                      | جائز |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۱۳۸  | ہر دن انتی پر منی ایک اعتراض                                                                               | جائز |
| ۱۳۹  | میت اکیلی ہو تو اس سے شیطان کھیتا ہے۔                                                                      | جائز |
| ۱۴۰  | نساز جنازہ بے وضو اور نبھی بھی پڑھ سکتے ہے۔                                                                | جائز |
| ۱۴۱  | نساز جنازہ کے لیے ستر سورت بھی ضروری نہیں۔                                                                 | جائز |
| ۱۴۲  | سنی کی نساز جنازہ اول تو پڑھی نہ جائے اور اگر پڑھنی ہی پڑھ جائے تو میت کے لیے استغفار کی جگہ لعنت کی جائے۔ | جائز |
| ۱۴۳  | میدان جگ میں پڑھی ہوئی نوشوں کے درمیان سمان اور کافر کا ایک اس کا میرے کامیاب ہے۔                          | جائز |
| ۱۴۴  | اعتراض اور اس کا جواب۔                                                                                     | جائز |
| ۱۴۵  | نساز جنازہ کے لیے پانچ تکمیریں ضروری ہیں اور چار کہنے والے منافق ہیں۔                                      | جائز |
| ۱۴۶  | پانچ تکمیروں پر شیعوں کے دلائل                                                                             | جائز |
| ۱۴۷  | دلیل اول:                                                                                                  | جائز |
| ۱۴۸  | دلیل دوسرے:                                                                                                | جائز |
| ۱۴۹  | حضرت علی رحمہ کبھی پار اور کبھی پانچ تکمیریں کہنا۔                                                         | جائز |

## مختصر

## مختصر

|     |                                                                                       |     |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۸۴ | شیعوں کا نماز جنازہ میں لا تھرا مٹھانے کی حقیقت۔                                      | ۱۴۲ |
| ۳۸۷ | نماز جنازہ میں تکبیرت کی تعداد میتھی نہیں ہے۔                                         | ۱۴۳ |
| ۳۸۹ | پانچ تکبیروں پر شیعوں کی تیسری دلیل۔                                                  | ۱۴۴ |
| ۳۹۱ | فقہ جعفری میں بچے کی نماز جنازہ ضروری نہیں۔                                           | ۱۴۵ |
| ۳۹۳ | حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بقول شیعہ اپنے صاحبزادے ابراہیم کی نماز جنازہ نہیں پڑھائی۔ | ۱۴۶ |
| ۳۹۵ | بے وقوفی کی اعلیٰ مثال۔                                                               | ۱۴۷ |
| ۳۹۷ | ان نشیث کا اپنی قبروں کو نمازی بنانا اور لاس کی حقیقت۔                                | ۱۴۸ |

## کتاب الزکوٰۃ

۱۴۹

|     |                                                                                            |     |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۹۲ | فقہ جعفری میں سکے کی صورت کے علاوہ سونے چاندی پر زکوٰۃ<br>واجب نہیں (زیارات پر زکوٰۃ نہیں) | ۱۴۰ |
| ۳۹۵ | فقہ حنفی میں سونے چاندی پر وجب زکوٰۃ کے دلائل                                              | ۱۴۱ |

## کتاب الصوم

۱۴۲

|     |                                                    |     |
|-----|----------------------------------------------------|-----|
| ۵۰۱ | عورت کے ساتھ وطنی الدبر سے روزہ نہیں ٹوٹتا۔        | ۱۴۳ |
| ۵۰۲ | مٹھا اور بیوی کا محرک تلخے سے بھی روزہ نہیں ٹوٹتا۔ | ۱۴۴ |

| نمبر شمار | مصنون                                                                                                                | مصنف |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۱۴۵       | کیا یہ جھوٹ نہیں۔                                                                                                    | ۵۰۸  |
| ۱۴۶       | <b>رکتا ۹۱ کج</b>                                                                                                    | ۵۱۰  |
| ۱۴۷       | فقہ جعفریہ میں غیر مختون کا حج باطل ہے۔                                                                              | ۵۱۱  |
| ۱۴۸       | عورت محمد کے بیرونی حج امکتی ہے۔                                                                                     | ۵۱۳  |
| ۱۴۹       | فقہ جعفریہ میں اپنی یا اپنی اولاد کی شادی کرنا حج سے اہم ہے۔                                                         | ۵۲۱  |
| ۱۵۰       | فقہ جعفریہ میں شیطان کو کھریاں مارنے میں رعایت۔                                                                      | ۵۲۲  |
| ۱۵۱       | پیر طریقت رہبر شریعت حضرت قبده پیر سید باقر علی شاہ صاحب سجادہ نشین اسٹانے عالیہ حضرت کیا تو رہ شریعت کا نورانی بیان | ۵۲۴  |



مکتبہ نوریہ حسینیہ کے نئے  
پیشے کشے

# الْدُّعَاءُ بَعْدَ صَلَاةِ الْجَنَازَةِ

نماز جنازہ کے بعد دعا کے جواز پر  
قرآن و حدیث کے مبنی و مذکور دلائل  
کا ذخیرہ

مصنفہ :- قاری **محمد طیب**

ناشر

مکتبہ نوریہ حسینیہ جامعہ رسولیہ شیرازہ  
بلال گنج ۔ لاہور

مودت - ۲۲۸۲۲۸

# باب اول



”فقہ جفریہ“ کے اپنے ایسا زی نام کی وجہ سے معلوم ہوتا ہے۔ کہ اسے یا تو خود سیدنا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی نگرانی میں تیار کیا گیا ہو گا یا اپنے کے ہند میں اس کی ترتیب و تدوین کا سدل شروع ہوا ہو گا۔ لہذا اس اقتباس سے پہلیم کرنا پڑے گا۔ اور اسی امر کی کتب شیعہ تصریح بھی کرتی ہیں۔ مثلاً اصول کافی ص ۳۹۶ کی دوچڑیہ ذیلیں مبارکت دیکھیں۔

## اصول کافی

شَهَرَ كَانَ مَحَيَّا مُدْبِرًا عَلَيْهِ أَبُو جَعْفَرٍ وَكَانَتِ الشِّيَعَةُ  
قَبِيلَ آنَّ يَحْكُونَ أَبُورَ جَعْفَرٍ وَهُمْ لَا يَبْرُقُونَ مَنَاسِكَ  
حَجَّيْهِمْ وَحَلَالَ الْأَنْوَرِ وَحَرَامَهُمْ حَتَّىٰ كَانَ  
أَبُو جَعْفَرٍ فَتَحَ لِلْمَرْوَى بَيْنَ لَلْمَهْلَةِ وَمَا سِكَ  
حَجَّيْهِمْ وَحَلَالَ الْأَنْوَرِ وَحَرَامَهُمْ حَتَّىٰ  
مَسَارَ اَنَّا مُ يُخْنَى جُزُّ اَلْيَهِمْ مِنْ  
مِنْ بَعْدِ مَا مَضَى اَنْتُمْ اُمْخَنَى جُبُونَ

اہلِ انتشاریں۔

داصول کافی حی (۲۹۶)

ترجمہ:

پھر امام محمد بن علی ایک حجت شریعت لائے۔ اور شیعیان میں ان کی  
آمد سے قبل احکامات حج و حلال و حرام کو قطعاً باز جانتے تھے  
انہوں نے اگر ظریفہ حج اور حلال و حرام کو خوب بیان کیا یہ سب  
کہاں اور لوگ (غیر شعبہ) ان معاملات و مسائل میں اب تشبیع  
کے محتاج ہو گئے۔ حالانکہ ان سے پہلے خود شیعہ ان لوگوں  
سے مسائل معلوم کرنے کے محتاج تھے۔

حوالہ مذکورہ سے صاف ظاہر ہے کہ امام صادق رضی اشاعر عنہ کے دور  
سے قبل «فقہ جعفریہ» کا وجود نہ تھا۔ اب یہی بات ذرا دوسرے انداز میں  
ٹھانٹھلہ ہو۔

امام باقر رضی اشاعر عنہ نے، اڑی الجیہ <sup>۱۱</sup> مطابق ۳۷۴ھ میں انتقال  
فرمایا۔ یہ تاریخ «تاریخ الامم»، ص ۲۱۰ باب پنجم میں مذکور ہے۔ یعنی پہلی  
صدی میں طور پر اور دوسری صدی کا ابتدائی حصہ اس فقہ سے تواریخ تھا۔  
جب اس کا وجود تایید تھا تو پھر اس دور میں اس کا حکومتی طور پر نفاذ قطعاً  
محال ثابت ہوا۔ یہی وہ دور ہے۔ کہ جس میں خلافت راشدہ اور خلفت  
بنو ایمیر کا عمل درآمد رہا۔ لہذا یہ تاریخی حقیقت ہے۔ کہ پہلی صدی ہجری  
میں «فقہ جعفریہ» کا نہ وجود تھا اور نہ ہی اس کا کہیں نفاذ تھا۔

ادھر یہ بھی ایک تاریخی حقیقت ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے  
دھوت اسلام کے ساتھ ساتھ اس کی تجسس بھی فرمادی۔ خود قرآن شاہد ہے۔

آج یوں احکمت لکم دینیں و آئینت علیکم نعمتی یعنی آج میں نے تمہارے لیے تمہارے دین کو اکمال عطا فرما دیا۔ اور اپنی نعمت کا تم پر اعتمام کر دیا۔ تجھیں دین کے اس مرصد پر حلال و حرام، جائز و ناجائز گویا عبادات و معاملات اور عقائد تمام کی تجھیں کر دی گئی ہیں۔ یہ سب کچھ بتلانے کے بعد حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان خطوط پر موجو دعا شرہ کا قیام بھی فرمایا۔ ان اصولی خطوط پر خلافتِ راشدہ کے دور میں تمام مہاجرین و انصار نے عمل کیا۔ اور انہی اصول و قسوا باط پر حضرات اہل بیت کرام بھی پابند کرنے رہے۔ کسی ایک نے بھی سرمو اخراج نہ کیا۔ اس دور میں یہ تمام حضرات ایک جیسی نمازیں پڑھتے رہے۔ ایک طرح کا حج کرتے اور اسی طرح دیگر معاملات و عبادات میں کامل بھائیت اور ہمدردی ہنگی۔ خلفائے شماشہ کی اقتداء میں حضرت علی امر تھے اور حسین کریمین کا نماز جیسی اہم جمادت ادا فرمانا۔ اسی پیگانگت کی ناقابل تردید مثال ہے۔ کسی ایک سند مرفوئ اور صحیح حدیث سے یہ ثابت نہیں۔ کہ ان میں سے کسی نے نماز پڑھتے ہوئے اپنے امام کی مخالفت کی ہو۔ یعنی امام نے نماز اتحاد باندھ کر اور مقتدی نے چھوڑ کر پڑھی ہو۔ اور یہ بھی ہرگز ہرگز ثابت نہیں۔ کہ ان کی اقتداء میں پڑھی گئی نماز میں ان حضرات نے پھر لوٹائی ہوں۔ یہی حقیقت خود ملابق مجلسی، بخار الانوار میں نقل کرتا ہے۔ کہ کسی شخص نے حسین کریمین سے پوچھا کہ آپ مروان بن حکم کی اقتداء میں نماز ادا کرتے ہیں۔ تو کیا آپ کے والد گرامی، خلفائے شماشہ کے پچھے نمازیں پڑھنے کے بعد گھر میں اکر ان نمازوں کو لوٹایا کرتے تھے۔

## بخار الانوار

مَا حَكَانَ أَبْعُدُكَ يُؤْسِلِي إِذَا أَجَعَ رَأْيَ الْبَيْتِ فَقَالَ  
لَا وَاللَّهِ.

(بخار الانوار جلد مناص بہ اطیع قدیم)

ترجمہ:

یعنی کیا آپ کے والد ان نمازوں کو گھر میں اگر رہایا کرتے تھے۔ جو انہوں نے خلقاتے شلاشہ کی اقتداء میں ادا کی ہوتیں؟ فرمایا خدا کی قسم: ہرگز ایسا ذکر نہ کرتے تھے۔

مختصر یہ کہ حضرت صاحب اپ کرام اور اہل بیت عظام اس مقدس دور میں ایک ہی دران اور ملک کے پابند اور کاربند تھے۔ اور ان میں عملی طور پر اہم کوئی اختلاف نہ تھا۔ جو حلال تھا وہ سبھی کے نزدیک حلال تھا اور جو حرام تھا اسے تمام حرام ہی سمجھتے تھے۔ اور ہمیں احکام ان حضرات نے ائے والوں کی طرف منتقل کیے۔ اب قارئین اصول کافی کی اس عبارت کو پھر سے پڑھیں۔ یعنی یہ کہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے قبل کوئی شیعہ حلال و حرام اور مسائل حج سے واقف نہ تھا۔ بلکہ ان یاتوں میں وہ ودرسے لوگوں کے محتاج تھے۔ اس سے خوار اقرار کیا جا رہا ہے۔ کہ حلال و حرام کا امتیاز تھا۔ اور اہل تشیع انہیں پوچھنے ان لوگوں کے پاس جایا کرتے تھے۔ جو شیعیان علی نہ تھے۔ پھر جب ان کے اپنے حلال و حرام و احکام حج جاری ساری ہوئے۔ تو اب انہیں اپنے گھر میں سے ہی سب پکھ ملنے لگا۔ لیکن اس مقام پر وہم دور کر دینا چاہیئے۔ کہ مقدمہ میں حضرات سے ہٹ کر

حلال و حرام کا ایک نیا مسئلہ امام جعفر صادق رضی افسوس عنہ نے گھر ا ہو گا۔ نہیں نہیں بلکہ شیعوں کے کتب یہ ثابت کرتی ہیں کہ امام موصوف نے صرف حلال و حرام کی حدود سے لوگوں کو آنکاہ فرمایا۔ اس سے بڑھ کر اس بات کا کہیں کوئی ثبوت نہیں ملتا۔ کہ امام موصوف نے کسی نئی فقہ کی تدوین کی۔ یا آپ کی زیر نگرانی یہ کام سرانجام دیا گیا۔ امام جعفر صادق رضی امثرة عنہ کا سن وصال بحوالہ "تاریخ الامر" ۱۵/ شوال ۱۴۸۸ھ مطابق ۱۹۶۷ء ہے۔ جب آپ نے نہ خود کسی فقہ کی تدوین فرمائی۔ اور نہ ہی آپ کی نگرانی میں اس کا بیڑا اٹھایا گیا۔ تو پتہ چلا کہ ۱۴۸۹ھ تک فقہ جعفریہ کا باسکل وجود نہ تھا۔ اس کی تفصیل اگر دیکھنی ہو۔ تو اشافی جلد سوم ترجمہ فروع کافی کے دیباچہ میں ملاحظہ فرمائیں۔ ترجیحہ سید ظفر بن شیعی نے تفصیل اجو کچھ کھا ہے۔ ہم اسے خوف و طوالت کے پیش نظر من و عن نقل نہیں کرتے۔ صرف خلاصہ پیش نظر ہے۔

"حضرت علی المرتضیؑ، حسن و حسین اور زین العابدین رضی اللہ عنہم کا زمانہ نہایت پر نظر تھا۔ اس لیے مشکلات اور مصائب کی وجہ سے انہیں اپنے دین کی انساعت کا موقعہ مل سکا۔ اور نہ ہی ان کے دور میں کوئی حدیث کی کتاب لکھی جا سکی۔ البتہ ان کے بعد پانچوں اور جھنچتے امام یعنی امام باقر اور امام جعفر صادق رضی افسوس عنہما کو بایں و جب کچھ فرست ملی کہ بنو امیہ اور بنو جہاس باہم دست گرد بیان تھے۔ لہذا ان دونوں نے مریضہ منورہ میں مسجد بنوی میں بیٹھ کر لوگوں کو مسائل فقہ کی تعلیم دیا شرمند کی اور لوگوں نے ان سے کب فیض کی؟"

ردیباچہ اشافی ترجمہ فروع کافی ص ۱۹

ان واقعات و حالات سے یہی توجہ سامنے آتی ہے کہ وہ فقہ جعفری

جب نہ امام جعفر صادق رضی امثعر عنہ کی خود وضع کردہ فقہ ہے۔ اور نہ ہی آپ کی نگرانی میں ہی اسے مدون کیا گیا۔ تو لامحال پھر آپ کے ارشادات و خطابات کو کسی نے تحریری طور پر جمع کر کے آپ کی نسبت سے اُسے یہ نام دے دیا ہو گا۔

بہر حال آپ سے انہی کی گئی روایات و احادیث کو کچھ لوگوں نے فہمی ابواب کی ترتیب سے مرتب کیا۔ یہی کتب نقد جعفر رضی کی نیادی کتب شمار ہوتی ہیں۔ اور انہی کو اہل تشیع (صحابہ ارجمند) کا نام بھی دیتے ہیں۔ وہ چار کتابیں یہ ہیں۔

۱۔ الکافی۔ اس کے مرتب کا نام ابو جعفر گھمینی ہے۔ اس کے مصنف کا سن پیدائش یا وفات ۲۳۰ھ ہے۔ یعنی حضرت امام جعفر صادق رضی امثعر عنہ کے وصال سے تقریباً ایک سو اٹھی برس بعد یہ کتاب مرتب کی گئی۔

۲۔ من لا يحضره الفقيه: یہ محمد بن علی ابن باہرہ کی جمع کردہ ہے۔ جس کا سن وفات ۲۸۱ھ ہے۔ اس حساب سے یہ کتاب امام جعفر صادق رضی امثعر عنہ کے دو سو تیس سال بعد لکھی گئی۔

۳۔ تہذیب الاحکام۔

۴۔ الاستیصار: یہ وہ کتابیں محمد بن حسن طوسی وفات ۲۶۷ھ کی تھا نیت ہیں۔ یعنی امام جعفر صادق رضی امثعر عنہ کے ہیں سو دس برس بعد کی تھانیت ہیں۔

ان پاروں کتب (صحابہ ارجمند) کی تاریخ تصنیف و تدوین کی تفاصیل سامنے رکھی جائیں۔ تو بطریقہ اختصار وہ یوں ہوں گی۔ کہ

دوالکافی، کاظمانہ تدوین و ترتیب خلافائے عبایہ میں سے ایک سویں خلیفہ المقی  
بانشر کا دور تھا۔ اور ان چار دل میں سے آخری کتاب کے مصنف و مرتب  
کا سن وفات بتلاتا ہے۔ کہ اس نے یہ کتاب خلافائے عبایہ کے چھبیسوں۔  
خلیفہ القائم با مرشد کے دور میں لکھی تھی۔ گویا پانچویں صدی ہجری کے آخری  
سالوں میں یہ فقہ کامل طور پر وجود دیں آئی۔ ہندا پانچویں صدی جکے ستوط بغداد  
مکہ اس فقہ کا عملی طور پر کہیں نفاذ نا ممکن رہا ہو گا۔

ذرات ادوعی کی مزید درق گردانی کی جائے۔ تو عبایی خلیفہ مستنصر بالله <sup>۴۵۹</sup>  
سے خلیفہ مرتکل علی اشیات <sup>۴۶۰</sup> مکہ مصر میں اس فقہ کا نفاذ بھی کہیں نظر  
نہیں آتا۔ اس کے بعد ترکان عثمانی کی خلافت عثمان خان اول <sup>۴۶۸</sup> سے  
۴۷۷ مکہ رہی۔ آخر مصطفیٰ کمال پاشا نے خلافت کا فاتحہ کر دیا۔ اس دور  
میں بھی «فقہ جعفری» کے نفاذ کا کوئی ثبوت نہیں لتا۔ ادھر بر صفیر میں سلطان محمد  
غزنوی <sup>۴۷۸</sup> سے یہ کوئی خلیفہ با دشائی مکہ یہ فقہ کہیں عملی صورت میں  
ڈکھائی نہیں دیتی۔ مختصر یہ کہ جھپٹی صدی سے یہ کر جب تک مختلف ممالک میں  
اسلامی حکومتیں رہیں۔ کسی نے بھی اپنے دور میں «فقہ جعفری» کو اپنے ہاں <sup>۴۷۹</sup>  
ڈیکھا۔ اور زہری اسے قانون و دستور میں کوئی بجگادی گئی۔

اب ہم اپنے موضوع کی طرف واپس لوٹتے ہیں۔ یعنی «فقہ جعفری»  
کا ستون اول اکافی امام جعفر کے ۱۰۰ برس بعد اور آخری اور چوتھی ستون نے تسبیح  
۳۰ سال بعد میں آئے۔ انہی پارکتا بوس کے مندر بات کو دو فقہ جعفری، کہا  
بما ہے۔ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ اور ان کتابوں کی تدوین اور ترتیب کے  
درمیان کافی عرصہ خلا رہنے کی وجہ سے یہ امر نمکن ہے۔ کہ اتنے عرصے میں امام  
موصوف سے سنی گئی روایات و احادیث اپس میں خلاط ملطات ہوئی ہوں۔

اب ان میں درج روایات و احادیث کے متن فیصلہ کرنا کو روشنی میں یا نہیں۔ ان کے روادہ کے حالات پر گذشتہ ہو گا۔

### تبیہ

”فقہ جعفریہ“ کی عمارت جن ستونوں پر کھڑی ہے۔ وہ چار ہیں۔ ۱۔ زرادر ۲۔ ابو بصیر۔ ۳۔ محمد بن مسلم۔ ۴۔ برید بن معاویہ الجبلی۔ ان چاروں کے بارے میں سیدنا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کیا فرماتے ہیں۔ رشید کتب سے سنئے۔

### رجال کشی

سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَوْنَى بَشِّرَ الْمُخْتَيْرَ بِالْجَنَّةِ  
بُرْيَدَ بْنَ مُعَاوِيَةَ الْعَجَلِيَّ قَاتِلَ أَبَا بَصِيرَ لَيْثَ بْنَ  
الْبَخْرِيَّ حَتَّى الْمُرَادِيَ - وَمُحَمَّدَ بْنَ مُسْلِمَ وَرَرَارَةَ  
أَرَ بَعْدَ تَحْبَاءَ أَمْنَاءَ اللَّهِ عَلَى حَلَالِهِ وَخَرَامِهِ  
تَوْلَادَ مُؤْلَدَ لَاعِرَانَقَطَعَتْ أَثَارُ الدُّبُرِيَّةِ وَانْدَرَسَتْ -  
۱۱۔ رجال کشی مصنفہ محمد بن عمرشی ایں<sup>۱۵۲</sup>

ذکر ابو بصیر لیث بن البخری المرادی  
منظیر عکر (بلا طبع پدرہ)

۷۔ تفہیق المقال جلد اول ص ۳۲۹ باب الزاد

ترجمہ:

امام جعفر صادق فرماتے ہیں۔ ماشر کے حضور خصوص خوشی کرنے والوں

کو خوشخبری دے دو۔ کہ وہ صبئی ہیں۔ برید بن محاویہ الجبلی، ابرلہبیر  
یث بن الجنتری المرادی، محمد بن مسلم اور زرارہ یہ چاروں اشہر کے  
مقرب بندے اور اس کے حلال و حرام کے امین ہیں۔ اگر یہ نہ ہوتے  
تو آثار بتوت کبھی کے ہست گئے ہوتے۔ (یعنی فقہ جعفریہ کا  
وجہ دنہ ہوتا۔)

## ”فقہ جعفریہ“ کے ایک اہم ستوں وزردارہ، کے فضائل

### رجال حکشی

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِي كَوْلَازَرَارَةُ  
لَقَلَّتْ أَنَّ أَحَادِيثَ أَيِّنِ سَتَدَ هَبَ۔  
(رجال حکشی ص ۱۴۲)

ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق نے کہا۔ اگر زرارہ نہ ہوتا۔ تو میرے ٹن کے  
مطابق میرے والدگانی حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ سے مردی  
تمام احادیث ختم ہو گئی ہوتیں۔

### رجال حکشی

عَنْ زَرَارَةَ قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ يَا زَرَارَةَ

إِنَّ اسْمَكَ فِي أَسَابِيْنِ أَهْلِ الْجَنَّةِ

(روجال کشی ص ۱۴۲)

ترجمہ:

زرارہ کتابہ ہے۔ کربجے امام جعفر صادق نے فرمایا۔ اسے زرارہ! تیرا  
نام جنتیوں کے نام میں شال ہے۔

### روجال کشی

فَتَأَلَّ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ أَمَامَارَ وَأَهُدَ زَرَارَةَ عَنْ أَبِي  
جَعْفَرَ فَكَلَّا يَجُوَنُ لِيَرَدَّهُ

(روجال کشی ص ۱۴۲)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ بہر حال جو روایات میرے  
والد گرامی امام محمد باقر سے زرارہ نے روایت کی ہیں۔ میرا انہیں  
رد کر دینا جائز ہیں۔ میں ان کی مخالفت ہرگز نہیں کر سکتا۔

### دوسرے سuron "محمد بن سلم" کی فضیلت،

### روجال کشی

عَنْ هَشَّامِ بْنِ سَالِمٍ قَالَ أَقَامَ مُحَمَّدٌ وَمَنْ مُسْلِمٌ بِالْمَدِيْنَةِ  
أَرْبَعَ سِنِينَ يَدْخُلُ عَلَى آئِيَ جَعْفَرَ «ع»، يَسْأَلُهُ شَفَّاعَةً

کانَ يَدْخُلُ عَلَى جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ يَسْأَلُهُ قَالَ أَبُو  
أَحْمَدَ فَسَمِعَتْ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ الْحَجَاجَ وَحَمَادَ بْنَ  
عُثْمَانَ يَقُولُ لَا وَمَا كَانَ أَحَدٌ مِنَ السِّيَعَةِ أَفَقَمْتُ مِنْ  
مُحَمَّدٍ بْنِ مُسْلِمٍ سَمِعْتُ مِنْ أَمِّي جَعْفَرٍ « حَدَّثَنَا  
الْأَنْحَى حَدَّيْتُ تَعْرِيفَتْ جَعْفَرَ ابْنَهُ فَسَمِعْتُ مِنْهُ  
أَوْ قَالَ سَأَلْتُهُ عَنْ سِيَّةِ عَشَرَ الْأَنْحَى حَدَّيْتُ أَوْ قَالَ  
مَسْعَلَةٌ ۔

(رجال کشی ص ۱۳۹ ایمان محمد بن سلم  
الاطائفی مظہرو در کربلا (طبع جدید))

قریب

ہشام بن سالم نے کہا کہ محمد بن سلم نے مدینہ منورہ میں چار سال تیام  
کیا۔ اس دوران وہ امام ابو جعفر محمد باقر رضی اللہ عنہ کے پاس آتا  
جا تا رہا۔ پھر ان کے بعد جعفر بن محمد کے پاس آتا جاتا رہا، ان سے  
بھی گفت و شنید ہوتی رہی۔ ابو حماد کہتا ہے کہ میں نے  
عبد الرحمن بن حجاج اور حماد بن عثمان سے سُنا۔ وہ دونوں کہتے  
تھے کہ محمد بن سلم سے بڑھ کر شیعوں میں کوئی نقید نہیں ہے۔  
خود محمد بن سلم کا کہتا ہے کہ میں نے امام باقر سے تیس ہزار احادیث  
شیعیں۔ پھر میں امام جعفر کو حلا۔ جوان کے میئے ہیں۔ میں نے ان سے  
سول ہزار احادیث کی ترسانی کی۔ یا ان کے بارے میں پوچھ چکے  
کی۔ یا استفسائیں پران سے گفتگو ہوئی۔

# جیغمی فضائل

## رجال کشی

عَنْ جَمِيلِ بْنِ دُرَّاجِ قَالَ سَمِعْتُ أَبا عَبْدِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ أَوْ نَادَاهُ الْأَرْضُ وَأَعْلَمُ الْأَرْضَ بْنَ أَبِي بَعْدَةَ مُحَمَّدَ بْنَ مُسْلِمَ، بْنَ يَهُودَ بْنَ مُعَاوِيَةَ وَكَيْثَ بْنَ الْبَحْرِيَّ أَهْرَادِيَّ وَزَرَارَهُ بْنَ أَعْيَنَ.

۱- رجال کشی ص، ۴۰ ذکر برید بن معاویا

۲- شیخ المقال جلد اول باب الزاد

ص ۲۹۹ مطبوعہ تہران طبع جدید

ترجمہ:

جمیل بن دراج کا ہنسا ہے۔ کہیں نے حضرت امام جفر صادق رضی اللہ عنہ سے ٹھنا فرماتے ہیں۔ کہ زمین کی کیل اور دین کا جہندا بھارا دی میں۔ محمد بن سلم، برید بن معاویہ، کیث بن البحری الہرادي اور زرارہ بن اعین۔

## رجال کشی

عَنْ أَبِي الْعَبَّارِينَ الْبَقَبَاقِ قَالَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ أَشَدُّ  
“ع”， زَرَارَةُ بْنُ أَهْمَنَ وَمُحَمَّدُ بْنُ مُسْلِمٍ وَ  
بَرِيدُ بْنُ مُعَاوِيَةَ الْعَجْلِيَّ وَالْأَحْوَلُ أَحْبَبُ اثْنَيْسَ  
إِلَيْهِ أَحْيَاهُ وَأَمْوَاتَهُ۔

۱۔ رجال کشی۔ ص ۲۰، ذکر مردم

معاویہ)

۲۔ شیخ المقال جلد اول باب الزاد

ص (۳۲۹)

ترجمہ:

ابوالعباس البقباق کا کہنا ہے۔ کہ جناب امام جعفر صادق فرماتے  
ہیں زرارہ بن اہمن، محمد بن سلم، برید بن معاویہ العجلی اور احوال  
بھی زندوں اور مردوں میں سے سب سے زیادہ محبوب ہیں۔

## رجال کشی

عَنْ دَاؤِدِ بْنِ سَرْحَانَ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ أَشَدَّ  
أَنَّ أَصْحَابَ أَبِي الْعَبَّارِينَ الْبَقَبَاقَ  
وَأَعْنَبَيْنِ زَرَارَةَ وَمُحَمَّدَ بْنِ مُسْلِمٍ وَمِنْهُمْ لَيْلَتُ  
الْمَرْأَدِيَّ وَبَرِيدُ الْعَجْلِيَّ مُؤْلَدٌ الْقَوْاْمُونَ  
وَمُؤْلَدَ الْتَّابِعُونَ  
بِالْقِسْطِ

اوْلَىٰكَ الْمُقْسَمُونَ۔

(در جال کشی ص ۱۵۲ ذکر ابو بصیر بیت

المرادی)

۲- شیخ المقال بحداول ص ۳۲۹

(باب الزاد)

ترجمہ:

دواویں سرخان کہتا ہے کہ میں نے امام جaffer صادق رضی اللہ عنہ کو یہ کہتے ہوئے سُننا کہ میرے والد (امام باقر) کے اصحاب بندوں اور مردوں کی زنیت تھے۔ ان سے مراد یہ ہیں۔ زرارہ، محمد بن مسلم، شیخ المرادی اور بیرید ابجی۔ یہ چاروں عدل و انصاف کے تامین کرنے والے تھے۔ اور یہی سب سے بیقت میں جانے والے اثر کے مقررین میں سے تھے۔

شیعیان علی کے ایک عظیم مجتہد اور راوی

”جاہر بن یزید“ کا ذکر

رجال کشی

عَنْ جَاهِرِ بْنِ يَزِيدٍ يَدِ الْجُعْفِيِّ قَالَ حَدَّثَنِي أَبُو جَعْفَرَ عَنْ سَبْعِينَ الْفَتَحِ حَدَّثَنِي لَمَّا أَجْدَعْتُ بِعَالَمَ لَا أَحْدَثُ بِعَالَمَ قَالَ جَاهِرٌ فَقُلْتُ

لَا تَبْغِيْ جَعْفَرَ عَ، جَعْدَتْ فِدَائَكَ اِنْكَ قَدْ حَمَلْتَنِي  
وَقَرَّا عَظِيْمًا بِمَا حَدَّثْتَنِي بِهِ مِنْ سِرِّ كُمْرَالِ زَيْنِي لَا اُحْدِثُ  
بِهِ اَحَدًا فَرَبِّمَا جَاَشَ فِي صَدَرِي حَتَّى يَا حُذَفَةَ فِي  
مِشَهُ شِبْهُ الْجُنُونِ قَالَ يَا جَاَبُرْ فَيَادَ اِمَانَ كَذَّالِكَ  
فَالْخُرُجُ اِلَى الْجِبَالِ فَالْحَقْرُ حَفَّتَرَهُ وَدَلِلَ رَأْسَكَ  
فِيَمَا شَرَّ قُلَّ حَدَّ شَنِيْ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ بِكَدَا وَكَذَا-  
در جاں کشی میں، اذکر جابر بن زید۔)

ترجمہ:

جابر بن زید حنفی کا ہوتا ہے۔ کہ مجھے امام باقرؑؑ کا دروغ نہ نے ایسی،  
ستہ ہزار احادیث سُنن میں۔ جو نہ تو میں نے کسی کے پاس پائیں۔  
اور نہ ہی انہوں نے کسی ایک سے ان کو بیان کیا تھا۔ ہی جابرؑؑ  
کہتا ہے۔ کہ ایک مرتبہ میں نے امام باقرؑؑ سے عرض کیا جحضور! اُپ پر  
میں قربان۔ اُپ نے تو بہت بڑا بوجھ اٹھا کر کھا تھا۔ وہ احادیث  
جو اُپ نے مخصوص راز و نیاز والی مجھے سُنن میں۔ جو کسی کو مجھی اپنے  
روایت نہ کیں۔ سو اس وجہ سے بارہ میرے دل میں خیالات آتے  
ہیں۔ حتیٰ کہ مجھے دیوانگی کا ساشاہد ہونے لگتے ہے۔ یہ میں کہا میں نے  
فرمایا۔ جابرؑؑ جب یہ گفتہ ہو۔ تو پہاڑ کی طرف نکل جایا کرو۔ اور ایک  
گڑھا کھو دکر اس میں اپنا سر لٹکایا کرو۔ پھر توں کہو۔ مجھے محمد بن علی  
نے نلاں نلاں حدیث بیان کی ہے۔

## رجالِ کشی

فَالْأَصْحَابُ زَرَارَةَ فَحُكْلُ مَنْ أَدْرَكَ زَرَارَةَ بَنْ  
أَعْيُنُ فَقَدْ أَدْرَكَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ.

(رجالِ کشی ص ۱۲۹)

ترجمہ:

اصحاب زرارہ کا ہے۔ کبھی نے زرارہ کو دیکھا۔ تو اس نے  
بالتقییٰ امام جعفر صادق کو دیکھا۔

## مذکورہ حوالہ جات سے معلوم شدہ

## امور یہ ہیں

- ۱۔ زرارہ بن ایمن، ابو بصیر بیٹا الحرادی، بردی بن معاویہ، محمد بن سلم اور جابر بن زید پانچوں "فقہ جعفریہ" کے ستون ہیں۔
- ۲۔ اُٹر اہل بیت اور مذہب شیعہ کے نشانات ان کے دم قدم سے ہیں۔
- ۳۔ امام جعفر کو یہ چاروں تمام زندوں اور مردوں سے زیادہ مُجرب تھے۔
- ۴۔ حق گو، عدل و انصاف کے پیکر، بہت بڑے فقیہ تھے۔
- ۵۔ زین کے قیام کی حلت، دین کے جنڈے اور شیعیت کے یہ علمبردار ہیں۔
- ۶۔ انہیں امام باقر اور امام جعفر صادق رضی اللہ عنہما سے شرف ملزد مالی ہے۔ اور ان کے مخصوصی راز دان تھے۔

ذوٹ: ان امور کے سامنے آنے پر ہر قاری یہی میجرا ذکر سے گا۔ کہ امام جعفر اور

اہم باقر رضی افثغر عنہ کے یہ شاگرد ہر صفت موجود تھے۔ وفقہ جفریہ "جو ان لوگوں کی کا دشون کا نتیجہ ہے۔ وہ ہمیں ان کی طرح ہر طرح سے قابل تحسین ہے۔ اور اس کی تمام جزئیات اور اصول صحیح ہیں۔ لیکن آپ حضرت حیران ہوں گے۔ جب ان عدل و انصاف کے پس پیکر، حق گرفتی اور فقیریں "بے مثل"، اور وفقہ جفریہ کے "مہماں اول"، کی تصوری کا دوسرا ذخیر لاحظہ فرمائیں گے۔ آئیئے کتب شیعہ سے ذرا دوسرے روح کا بھی ملاحظہ کریں۔

## فیصل اقول

”فقہ جفریہ“ کے بے اصل ہونے پر دلائل

”زرارہ بن ایین“

پر امام جعفر صادق رضی افسر عنہ نے لعنت کی

رجال کشی

عَنْ زَرَارَةَ بْنِ أَبِي الْعَدَلِيِّ قَالَ قَلْتُ لَا يُنِيبُ عَبْدِاً شَهِيدَ  
إِنَّ رَزَارَةَ رَفِيَّ عَثْلَكَ فِي الْإِسْتِيَّاطَةِ عَمَّا شَيَّأَ فَقِيلَ  
مِنْهُ وَمَدَّ قَنَاهُ وَقَدْ أَجْبَيْتُ أَنَّ أَعْرِضَهُ عَلَيْكَ  
فَقَالَ هَا إِنَّمَا قَلْتُ يَرِيَّهُمْ أَنَّهُ سَالَكَ عَنْ قُولِِ اللَّهِ

عَزَّ وَجَلَ (وَلِلَّهِ عَلَىٰ أَنَّا بِنِ حَمْيَرِ الْجَبَرِيِّ مَرَّ  
اسْتِطَاعَ إِلَيْهِ سَيِّسَلَا) فَقُتِلَ مَنْ حَمَلَكَ زَادَا وَ  
رَأَ حِلَّةَ فَعَالَ لَكَ كُلُّ مَنْ مَلَكَ زَادَا وَرَأَ حِلَّةَ  
فَمَوْ مُسْتَطِيعٌ لِلْحَقِّ وَإِنْ لَمْ يَمْحِجْ؟ فَقُتِلَ نَعْمَرْ؟  
فَعَالَ لَيْسَ هَمَدَ إِلَيْكَ سَالِنِيْ وَلَا هَمَدَ اقْتُلَ  
كَذَّبَ بَعْلَى لَعْنَ اللَّهِ زَرَارَةَ لَعْنَ اللَّهِ زَرَارَةَ وَاللَّهُ  
لَعْنَ اللَّهِ زَرَارَةَ إِنَّمَا قَالَ لِي مَنْ حَاقَ لَهُ  
زَادَا وَرَأَ حِلَّةَ فَهُوَ مُسْتَطِيعٌ لِلْحَقِّ قُتِلَ  
قَدْ جَبَ عَكِيْمَ قَالَ فَمُسْتَطِيعٌ هَوَ قُتِلَ لَا حَتَّى  
يُوَدَّنَ لَهُ قُتِلَ فَأَخْبَرَ بِذَالِكَ زَرَارَةَ؟ قَالَ نَعَمْ  
قَالَ زَيَادَ فَقَدْ مَتَ الْحُوْفَةَ فَلَقِيْتُ زَرَارَةَ فَأَخْبَرَهُ  
بِمَا قَالَ عَبْدُمَا شِرْ وَسَكَنَتْ عَنْ لَعْبِهِ قَالَ أَمَا أَنَّهُ  
قَدْ أَقْطَاعَ فِي الْإِسْتِطَاعَةِ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُ وَصَاحِبُكُمْ  
هَذَا لَيْسَ لَهُ بَصَرٌ بِهَكْلَامِ الرِّجَالِ۔

(۱- ربیال کشی ص ۱۳۳ اذکر زرارہ

بن ایین)

(۲- تبعیغ المقال جلد اول ص ۲۲۲

باب زرارہ)

ترجمہ:

زیاد بن ابی الحلال بیان کرتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے عرض کی۔ حضور از راہ بن ایین ”استطاعت“ کے بارے میں

آپ سے ایک روایت کرتا ہے۔ ہم نے آپ کی وجہ سے اسے مان لیا۔ اور اس کی تصدیق کر دی۔ اب میں اسے آپ کی بارگاہ میں پہنچ کرنے کی اجازت چاہتا ہوں۔ امام نے فرمایا۔ بیان کرو میں نے کہا۔ کہ زردارہ کا کہنا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے "وَهُنَّا عَلَى النَّاسِ حِجَّ الْبَيْتِ الْحَمْزَ" کے بارے میں پوچھا۔ تو امام نے فرمایا۔ کہ استطاعت کا مطلب یہ ہے۔ کہ جو شخص خرچ سفر اور سواری کی ہمت رکھتا ہو۔ اس پر زردارہ نے آپ سے پوچھا۔ کیا ہر وہ شخص جو زاد اور راحڑ کی اطاعت رکھتا ہو۔ وہ حج کی استطاعت رکھتا ہے۔ اگرچہ وہ حج ذکرے ہے تو اپنے جواباً ہاں فرمایا یہ کہ امام جعفر نے راوی زیاد بن الحلال سے کہا کہ دوسرے نے اس طرح مجھ سے پوچھا۔ اور نہ ہی میں نے ایسا کوئی جواب دیا ہے۔ اس نے مجھ پر بہتان لگایا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی اس پر لعنت ہو۔ اللہ تعالیٰ کی اس پر لعنت ہو۔ اشہد تعالیٰ کی زردارہ پر لعنت ہو۔ اس نے تو مجھے یہ کہا تھا۔ کہ جس کو زاد راہ اور راحڑ کی توفیق ہو۔ کیا وہ مستطیع ہے؟ میں نے کہا۔ نہیں وہ اس وقت مستطیع نہیں جب تک اسے اجازت نہ دی جائے راوی کہتا ہے۔ کہ میں نے امام سے عرض کیا جحضور کیا میں زردارہ کو یہ دلکش بیان کر دوں؟ فرمایا ضرور۔ زیاد راوی کہتا ہے۔ کہ میں کو فرگیا۔ وہاں زردارہ سے میری ملاقات سے ہوئی۔ دوران گفتگو میں نے امام کی بات اسے بتلائی۔ صرف لعنت کے الفاظ نقل کرنے سے خاموش رہا۔ یہ سب کچھ سن کر زردارہ پولا۔ کہ امام جعفر نے میرے

جو اب میں زادورا عذر والے کو سلطنتی صبح گھا تھا۔ لیکن انہیں اسی بارے میں کوئی ملمن تھا۔ اور دیکھو! تمہارا یہ صاحب (ام جعفر) مردوں کے کلام کی ہمارت نہیں رکھتا۔ اور تمہی اسے کچھ سوچتا ہے۔

### رجالِ گستاخی

أَيُّ سَيَّارٍ قَالَ سَعِيتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ "رَعْ"، يَقُولُ  
لَعْنَ اللَّهِ بَرِّ يَدًا لَعْنَ اللَّهِ زَرَارَةً فَابْسَدَ أَفَأَبْرُ  
عَبْدَ اللَّهِ مِنْ خَيْرٍ وَّكَبَرَ لِزَرَارَةَ فَقَالَ لَعْنَ اللَّهِ،  
زَرَارَةً لَعْنَ اللَّهِ زَرَارَةً لَعْنَ اللَّهِ زَرَارَةً ثَلَاثَ  
مَرَّاتٍ۔

(ربال کشی ص ۱۲۵، ۱۲۳)

ترجمہ:

ابو سیار کرتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق سے نتنا۔ وہ کہہ رہے تھے۔ اپنے بر بد پر لعنت کرے۔ اپنے کی زرارہ پر لعنت ہو۔ ..... حسن ابن سلیب کا کہنا ہے۔ کہ ہم امام جعفر صادق رفیق عزیز کی مجلس میں بیٹھے تھے۔ آپ نے دفعہ نیز زرارہ پر تین دفعہ اللہ تعالیٰ کی لعنت بھیجی۔ حالانکہ زرارہ کا کوئی سذکرہ نہ ہوا تھا۔

### حق الیقین

یہ حکم ایسی جماعت کے حق میں ہے۔ جن کی فلاحات پر صحابہ کا اجماع

سے۔ جیسا کہ وزارہ اور ابوبصیر۔ (یعنی وزارہ اور ابوبصیر بالاجماع  
گمراہ ہیں)۔

(حقیقتیں اردو میں ۷۲۲)

”ابوبصیر لیث البختی“

کام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے متعلق سو عظیں

رجال کشی

عَنْ حَمَادَ بْنِ عُثَمَانَ قَالَ حَرَجُتْ أَنَا وَابْنُ أَبِي  
يَعْنَوْرٍ وَالْأَخْرُجُ إِلَى الْحَيْرَةِ فَأَوْلَى بِالْعَيْنِ الْمُوَاضِعِ  
فَنَذَّ أَكْرَنَا الدُّنْيَا فَقَالَ أَبُو بَصِيرٍ أَمْرُرَا دِيْ أَمْمَا  
رَأَقَ صَاحِبِكُمْ نَوْكَلَرَ بِهَا لَا سَاتِرَ بِهَا قَالَ فَأَغْفَنِي  
فَجَاءَ كَلْبٌ مُرْسِيًّا دَأْنَ يَشْعُرُ عَلَيْهِ فَذَهَبَتْ لِأَطْرُدَهُ  
فَقَالَ لِيْ إِبْنُ أَبِي يَعْنَوْرٍ رَدَ عَهْ فَجَاءَهُ حَتَّى شَغَرَ  
فِي أُذُنِهِ۔

(۱۔ رجال کشی ص ۱۵ ذکر ابوبصیر

لیث بن البختی)

(تئیخ المقال جلد دوم ص ۳۶ باب

لیث مطبوعہ تہران)

## ترجمہ:

حمد بن عثمان کہتا ہے۔ کہ میں اور ابن ابی یعنی اور ابوبصیر حبیر یا سکنہ اور جگر گئے۔ ہم نے دنیا کے بارے میں گفتگو کی۔ تو ابوبصیر بولا۔ کہ اگر تمہارے صاحب (امام جعفر صادق) کے باتحد میں دُنیاگ کے تو خوب اکٹھی کریں گے۔ پھر ابوبصیر کو نیندا لگئی۔ میں نے دیکھا کہ ایک کٹا ادھر اگر اس کے کانوں میں پیش اب کرنا چاہتا ہے جب میں نے اسے روکنا چاہا۔ تو ابن ابی یعنی نے کہا۔ اسے چھوڑ دو۔ پس وہ کٹا آیا۔ اور ابوبصیر کے کانوں میں پیش اب کر کے چلنا بنا۔

## رجالِ حکشی

عَنْ حَمَادَ الْمَقْبَلِ قَالَ جَلَسَ أَبُو بَصِيرٍ عَلَى بَابِ  
آئِيْ عَبِيدِ اشْهِدْ عَ لِيَمْلِبَ لِأَذْنَ قَلْمَرِ يُوَذَنَ لَهُ قَنَالَ  
تَرَكَانَ مَعْنَاكَبَقَ لِأَذْنَ قَالَ فَجَاءَكَبَ قَشْغَرَ فِي  
وَجْهِهِ آئِيْ بَصِيرٍ قَالَ أُتْ أُتْ مَا هَذَا؟ قَالَ جَلِيلُهُ  
هَذَا كَلْبٌ شَغَرَ فِي وَجْهِكَ -

(زوجالِ کشی ص ۱۵۵ اذکر ابوبصیر)

(۲۔ تیقون المقال جلد دوم ص ۲۶۴)

## ترجمہ:

حمد کہتا ہے۔ کہ ایک مرتبہ ابوبصیر حضرت امام جعفر صادق کے دروازے پر بیٹھا اندر جانے کی اجازت طلب کرتا تھا۔ لیکن

جب اجازت نہ ملی۔ تو اس نے کہا۔ اگر ہمارے پاس طبعی بھرا کچھ ہوتا۔ تو اجازت دے دیتے۔ راوی کہتا ہے۔ (کہ اس کے بعد ابوالصیر سوگی) اور کہتا آیا۔ اگر اس کے منہ پر پیشاب کر گیا۔ تو یہ اُن کرتا ہوا پوچھنے لگا کہ یہ کیا ہے؟ اس کے ساتھی نے بتالا یا کہا تیرے منہ میں پیشاب کر کے چلا گیا ہے۔

## محمد بن مسلم کا مختصر خاکہ!

### تفیع المقال و رجال کشی

عَنْ أَبِي الصَّبَّاجِ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَوْنَى  
يَقُولُ يَا أَبَا الصَّبَّاجِ هَذَا الْمَتَّسِفُونَ فِي أَدْيَانِ الْمُلْمَكِ مُتَهَرِّزَارَةُ  
وَبَرِّيَّدُ وَمُحَمَّدُ بْنُ مُسْلِمٍ وَإِسْمَاعِيلُ الْجَعْفِيُّ -

(۱۔ تفیع المقال جلد سوم ص ۱۸۲)

رجال کشی ص ۱۵۱ (ذکر محمد بن مسلم)

ترجمہ:

ابوالصباح کہتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی امیر عنہ کو یہ کہتے ہوئے سُفْنَا۔ فرمایا اسے ابوالصباح اپنے دہن میں شکر کرنے والے ہلاک ہو گئے۔ ان میں سے ہی زرارة بریدا محمد بن مسلم اور اسماعیل جعفی ہیں۔

## تفصیح المقال

عَنْ مُقْضَلِ بْنِ عُمَرَ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ رَوَى  
يَقُولُ لَعَنِ ابْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مُسْلِمٍ يَقُولُ إِنَّ اللَّهَ لَا  
يَعْلَمُ شَيْئًا حَتَّىٰ يَكُونَ -

تفصیح المقال جلد سوم

ص (١٨٤)

ر-٤- رجال کشی ص ۱۵ ذکر  
محمد بن مسلم

ترجمہ:

مُقْضَلِ بْنِ عُمَرَ کہتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کو  
یہ کہتے ہوئے سُئتا۔ کہ اُنہوں نے محمد بن مسلم پر لعنت کرے۔ اُنہوں  
کے بارے میں شخص کہا کرتا تھا۔ کہ اُنہوں نے کوئی کسی چیز کا علم اس  
وقت تک نہیں ہوتا۔ جب تک وہ چیز نہیں ہو رجاتی۔

”مرید: اب معاون یہ“

پر امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے لعنت بھیجی

## تفصیح المقال

عن یو ہن عن مسمع حکر دین ابو یسار قال

سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ وَعَ، يَقُولُ لَعَنِ اللَّهِ بَرِّيَّدًا  
وَلَعَنِ اللَّهِ زَدَارَةً - عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْقَصِيرِ قَالَ  
قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ وَعَ، إِنِّي زَدَارَةٌ وَبَرِّيَّدًا وَ  
قُلْ لَهُمَا مَا يُمْدِدُهُ الْيَدُ عَمَّا عَلِمْتُمْ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ  
(ص) قَالَ كُلُّ يَدٍ عَلَيْهِ ضَلَالٌ لَّهُ إِنِّي أَخَافُ  
مِنْهُمَا فَأَرْسَلَ مَعِيَ لِيَثَ الْمُرَادِيَ فَقُلْتُ لَهُ إِنِّي أَخَافُ  
لَهُمَا مَا قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ وَعَ، فَقَالَ وَاللَّهُ لَقَدْ أَعْطَانِي  
الْإِسْتِطَاخَةَ وَمَا شَعَرْتُ أَمَا مِنْ يُمْدِدُ فَقَالَ وَاللَّهُ لَا  
أَرْجِعُ عَنْهَا أَبَدًا -

۱۱- شیع المقال جلد اول ص ۱۶۶ باب الہاد

مطبور تہران (طبع جدید)

۱۲- ریال کشی ص ۴۰۸ ذکر بریدن

معاون مطبور مکر جلد (طبع جدید)

ترجمہ:

یونس سعی نے روایت کی۔ کہ میں نے امام جعفر صادق کو یہ  
کہتے ہوئے سُننا۔ اثر تعالیٰ بریدا در زرارہ پر عنت بھیجے۔  
عبد الرحیم القصیر کا کہنا ہے۔ کہ مجھے امام جعفر نے فرمایا۔ زرارہ اور  
برید کے پاس جاؤ اور انہیں کہو۔ یہ کیا بدعت ہے؟ کیا تمہیں علم  
نہیں کہ حضور صل اثر علیہ وسلم نے ہر بدعت کو مگر ابھی کہا ہے۔ میں نے  
مر حق کیا۔ مجھے ان دونوں سے خطرہ ہے۔ اس لیے میرے ساتھ  
لیث مرادی کو سمجھ دیجئے۔ پھر ہم دونوں زرارہ کے پاس

اُئے۔ اور امام جعفر کا پیغام دیا۔ وہ کہنے لگا۔ خدا کی قسم! امام نے استطاعت کے بارے میں مجھے فتویٰ دیا تھا لیکن انہیں اس کی علیحدگی کا علم نہ ہوا۔ پھر کہنے لگا۔ میں اس سے رجوع نہیں کر دوں گہ

جا بر ا بن یز بند حجعی صرف ایک مرتبہ

امام جعفر صادق کو مل سکا

### رجال کشی

عَنْ أَبِي بُكْرٍ عَنْ زَرَارَةَ قَالَ سَأَلْتُ أَبَا الحَبْدَانَ  
رَعِيْسَ الْأَعْدَادِ عَنْ أَحَادِيثِ جَابِرٍ فَقَالَ مَا رَأَيْتُهُ عِنْهُ  
إِنَّ قَتْلَ الْأَمْرَةَ وَالْأَحِدَةَ وَمَا دَخَلَ عَلَيْهِ قَتْلٌ

(رجال کشی ص ۱۴۹ ذکر جابر بن یز بند

حجی مطبوع کر بل اطبع جدید)

ترجمہ:

زراء سے ابو بکر بیان کرتے ہوئے کہتا ہے۔ کہ زرائرنے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے جابر بن زیاد کی احادیث کے بابت پوچھا۔ تو انہوں نے فرمایا۔ کہ میں نے اُس سے اپنے والد کے ہاں صرف اور صرف ایک مرتبہ دیکھا ہے۔ اور وہ میرے پاس بھی کبھی نہیں آیا۔ (جا بر ا بن یز بند کا کہنا ہے۔ کہ میں نے ستر یا تر سے ہزار احادیث امام باقر سے

سُنی ہے)

## ملحہ فکریہ

آثار بُرت کے محافظ، فقر و سلک امامیہ کے کرتا و حترما اور پھر ملکوں اور وہ بھی امام جعفر کی زبان اقدس سے کیا خوب آنفaci ہے۔ کیا حضرات ائمہ الی بیت کی احادیث و مرقیات کا راوی و ملعون ہے، ہونا چاہیے؟ یہی زر اور جسے امام موصوف نے یہود و نصاری سے زیادہ شریر فرمایا۔ کیا اسے فتح جنۃ کا ستر ان اول شمار کیا جائے؟ دوسرaston ابو بصیرہ تے امام موصوف کو پرے درجے کا لائپی اور دنیا وار کہا۔ نہیں رشوت یعنی والا فرار دیا۔ اس بخواں کی وجہ سے کہتے ایسے ناپاک حیوان نے اس کے کان اور منہ میں پیش اب کر کے بزبان حال یہ کہہ دیا۔ کہ اس کا منہ اور کان اس قابل نہیں۔ کان سے انہاں بیت کی روایات نکل سکیں۔ اور وہ ایسی پاکیزہ لفتگر سننے کے لائق ہی نہیں ہے۔ یہ دوسرaston آنکھوں سے محروم فرور تھا۔ لیکن کم از کم زبان کو تو اہل بیت کرام پر ہر زہ سرائی سے روک سکتا تھا۔ سیکن یہ ہر زہ سرائی اور بیادہ گوئی نہ ہوئی۔ تو وہ کنکنس کے منہ میں پیش ارتا؟ تیسرا ستر ان محمد ابن حمیم طائی بھی یقین امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ "ملعون" ہے۔ اشتریانی کے بارے میں یہ عقیدہ رکھتا تھا۔ کہ واقعہ ہو جانے کے بعد اسے اس واقعہ کا علم ہوتا ہے۔ پہلے وہ پے خبر ہوتا ہے دعا فاشرا چوتھے رکن پر بھی اشتر کی لعنت بھیگی گئی۔ اور اس چوتھے رکن یعنی ابو بربیہ نے توہاں تک کہہ دیا۔ کہ امام جعفر کے مقابلہ میں میری باتوں کو افضلیت ہے۔ میں اُن کے مقابلہ میں اپنی بات سے رجوع نہیں کر سکتا۔

کیونکہ انہیں وگوں کے حالات کی گفتگو کرنے کی سوچ بوجھ نہیں۔ اور ادھر کی بن سوچے ہنک دیتے ہیں۔ ان چار میون، بے دینوں۔ امراں بیت کے گستاخوں اور بدعتیدہ ستونوں پر جو عمارت کھڑی ہوگی۔ اپنے خود اس کا اندازہ کر سکتے ہیں۔ کروہ کس قدر صحیح اور حق ہوگی۔ ان چار ستون کا ایک اور دم چھلائی سی جناب جابر بھی ہیں۔ جو امام باقر اور امام جعفر سے ستر ہزار احادیث کی روایت کا داویہ کرتے ہیں۔ حالانکہ خود امام جعفر رضے کے بقول زندگی بھری شخص انہیں تو بلا ہیں۔ ابتنہ صرف ایک مرتبہ ان کے والد گرامی سے ملاقات نصیب ہوتی تھی۔ تو ایک ہی ملاقات میں، ستر ہزار سے ہزار احادیث انہوں نے اسے ارشاد فرمادیں۔ اور اس دی بلاکے زہن، نے انہیں من و عن محفوظ کر لیا۔ اور پھر بوقت ضرورت روایت کرتا رہا۔ سبحان اللہ: جن سے روایت کا دعویٰ وہ اس سے ملاقات کے ہی مٹکر۔ اور اسے اصرار کر میں نے ان سے اس قدر احادیث کی سماعت کی اور پھر اس پر رد فقہ جعفریہ، کی پانچویں مانگ بننے کا دعویٰ ۹۴ معلوم ہوتا ہے کہ من گھرست احادیث اور ادھر ادھر کی جوڑ توڑ کر ان پنج تین، نے پنج تین فقہ مرتب کی ہوگی۔ اور جسے پھر کمیر کے نفیروں یا ملی کے ملکوں نے سینہ سے لگایا۔

ان چار پاچ صحیح کے علاوہ اور بھی بہت سے  
ان کے ساتھی "وضع حدیث" میں یہ طویل  
رکھتے تھے۔حوالہ جات ملاحظہ ہوں

اہل شیعہ کی کتب اسمائے رجال کا مطالعہ کریں۔ تو پتہ چلتا ہے کہ  
ان میں کچھ اور بھی ایسے حضرت ہوئے ہیں۔ جو احادیث گھرستے اور انہیں  
کسی امام کی طرف مسوب کرنے میں بڑے بے باک تھے۔ انہی کی ایسی،  
روایات کا مجموعہ "فقہ جعفریہ" بن گیا۔ ثبوت ملاحظہ ہو۔

### حوالہ مارجال حکشی

قَالَ يُوہُنْ وَأَفِیُّ الْعَرَائِیْ فَوَجَدْتُ بِمَا  
قُطِعَةً مِنْ أَصْحَابِ آبِی جَعْفَرَ (ع) فَوَجَدْتُ  
أَصْحَابَ آبِی عَبْدِ اللَّهِ (ع) مُتَنَّراً فِی رِیْنَ  
فَسَعَتْ مِنْهُمْ وَأَحَدُهُمْ كَتَبَ هُمْ قَرْصَنْشَهَا  
مِنْ بَعْدِ عَلَیِ آبِی الْحَسَنِ الرَّضَا (ع) فَانْكَرَ  
مِنْهَا أَحَادِیثَ كَثِیرَةً أَنْ يَكُونَ مِنْ أَحَادِیثِ  
آبِی عَبْدِ اللَّهِ (ع) وَقَالَ لِي إِنَّ أَبَا الْخَطَابِ كَذَبَ

عَلَىٰ أَيْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَعِيْعَ اَنَّ اللَّهَ اَبَا الْخَطَابِ وَ  
كَذَّا اَلِكَ اَصْحَابَ اَيْنِ الْخَطَابِ يَدْرُسُونَ  
هَذِهِ الْاَحَادِيْثَ اِلَىٰ يَوْمِنَا هَذَا فِي كُتُبِ  
اَصْحَابِ اَيْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَعِيْعَ (فَلَا تَقْبَلُو اَعْلَمُنَا  
خِلَافَ الْقُرْآنِ -

(۱- رجال کشی ص ۱۹۵ ذکر منیر ابن

سید مطیوع عرب بلا -

(۲- تفییع المقال جلد سوم ص ۲۳۶  
باب المنیر و مطبوعہ تہران)

ترجمہ :

یونس کہتا ہے کہ میں جس عراق گیا۔ تو مجھے امام جعفر کے  
اصحاب کی ایک جماعت سے ملاقات کا اتفاق ہوا ہے  
وہاں بہت سے اصحابِ جعفر اور مجھی تھے۔ میں نے ان سے  
حدیث کی سماعت کی۔ اور ان کی تحریرات مانس کیں۔ اس  
کے بعد میں نے وہ احادیث اور تحریرات ابو الحسن ہام رضا  
کو سنائیں۔ تو انہوں نے ان میں سے بخششت احادیث  
کے بارے میں فرمایا ہے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی ہمیں یہیں یہیں  
اور مجھے فرمائے گے۔ ابرا الخطاپ نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ  
کی طرف جھوٹی احادیث کی نسبت کر کے ان پر بہتان باندھا  
ہے۔ اپنے کی ابرا الخطاپ پر لعنت ہو۔ اسی طرح ابرا الخطاپ مذکور  
کے ساتھی اور اصحاب آج تک متواترا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ

کے اصحاب سے مروی احادیث میں اپنی طرف سے من گھڑت  
احادیث داخل کیے جا رہے ہیں۔ لہذا قرآن کریم کے خلاف کوئی  
روایت ہماری طرف سے کہی گئی قبول نہ کرنا۔

## حوالہ ۲۔ تتفقع المقال

عَنْ أَبِي مَسْحَانَ عَمَّنْ حَدَّثَنَا مِنْ أَصْحَاحِ بَيْنَ أَعْنَ  
أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ (قَالَ سَمِعْتُ يَقُولُ لَعَنَ اللَّهِ  
الْمُعَذِّرِ أَنَّهُ كَانَ يَكْتُبُ عَلَى أَبِي  
فَادَأَ أَنَّهُمْ حَرَّ الْحَدِيدَ لَعَنَ اللَّهِ مَنْ قَالَ فِيمَا  
مَا لَا نَعْلَمُهُ فِي أَنْتُمْ نَعْلَمُ وَلَعَنَ اللَّهِ مَنْ أَرَى الْأَنْعَنَ  
الْعُبُودِ تَيْمَةَ يَتَبَوَّلُ الْذَّبَحَ خَلَقْنَا وَإِلَيْهِ مَا بَنَاهُ وَمَا دَعَنَاهُ  
وَإِنَّمَا نَوْعَ أَصْبَانَهُ۔

(۱۔ تتفقع المقال جلد سوم ص ۲۴۶)

باب المغیرة۔

۲۔ رجال کشی ص ۱۹۵ باب المغیرہ

مطبوعہ کربلا۔

ترجمہ:

ابو مسکان ہمارے اصحاب کے ذریعہ سے امام جعفر صادقؑ کی  
کی حدیث بیان کرتے ہوئے کہتا ہے۔ کہیں نے امام موصون  
کو مغیرہ بن سیدہ رعنیت: بصیرتے ہوئے سن۔ کیونکہ وہ ان کے  
والد گرامی سے جھوٹی احادیث روایت کر کے ان پر بہتان

باندھتا تھا۔ اس جرأت کی پاداش میں ائمہ تعالیٰ اس کو گرم بڑے کا عذاب دے۔ ائمہ تعالیٰ کی ہر اس شخص پر لعنت جو ہمارے پارے میں ایسی باتیں کہتا ہے۔ جو ہم نے خود اپنے متعن نہیں کہیں۔ اور اس پر بھی ائمہ کی لعنت ہجوب نے ہمیں اس ائمہ کی عبودیت سے دور کرنے کی باتیں کیں جیس ائمہ نے ہمیں پیدا فرمایا، جس کی طرف ہمارا پیشنا ہے اور جس کے قبضہ قدرت میں ہماری شخصیات میں۔

### حوالہ مدارج الکشی

عَنْ حَيْثِ الْخَتْمَيْنِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ رَعِيْرَعْ قَالَ  
كَانَ لِلْحَسَنِ رَعِيْرَعْ حَكَّذَ أَبْيَ يَكْحُذُ بِي عَلَيْهِ وَلَمْ  
يَسْعَهُ وَكَانَ الْمُخْتَارُ يَكْحُذُ بِعَلَى عَلَيْهِ بِنِ الْحُسَيْنِ  
وَكَانَ الْمُعْبِرَةُ بْنُ سَعِيْدٍ يَكْحُذُ بِعَلَى أَبِي

(۱- مدارج الکشی ص ۱۹، باب منیرہ

بن سعید:-)

(۲- تفہیم المقال جلد سوم ص ۲۳۶

باب المنیرہ:-)

ترجمہ:-

امام جعفر صادق رضی ائمہ عنہ سے جیب خشمی روایت کرتا ہے  
انہوں نے فرمایا۔ کہ امام حسن اور امام حسین رضی ائمہ عنہما کے

بارے میں جھوٹی روایات بیان کرنے والے بہت سے کتاب  
ستھے۔ ان میں سے کسی نے حسین کریم سے ایک حدیث  
بھی نہیں سنی۔ مختار نے امام علی بن حسین پر بہتان آرا شے اور  
مسیہ بن سید نے میرے والد امام باقر پر جھوٹ گھٹرا۔

### حوالہ مذاہ تتفییج المقال

عَنْ مَشَاهِدِ بْنِ الْمُغِيرَةِ أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ (عَ)   
يَقُولُ كَانَ الْمُغِيرَةُ بْنُ سَعِيدٍ يَعْمَدُ الْكَذِبَ   
عَلَى أَيِّي وَيَأْخُذُ كُتُبَ أَصْحَابِهِ وَكَانَ أَصْحَابُهُ   
الْمُسْتَرِّوْنَ يَأْصُحَّابِهِ أَيِّي يَأْخُذُوْنَ الْكُتُبَ مِنْ   
أَصْحَابِهِ أَيِّي فَيَسْأَلُهُمْ فَعُوْنَاهُ إِلَى الْمُغِيرَةِ فَخَانَ   
يَدُهُ سُفِّهَا الْكُفْرَ وَالرَّنْدَ فَهُمْ وَيُسْتَدِّهَا إِلَيْهِمْ   
يَدُهَا أَصْحَابِهِ كَيْمَسُ هُمْ رَأَيْتُمُوهُمَا فِي الشِّيَعَةِ   
فَخَلَّمَا كَانَ فِي كُتُبِ أَصْحَابِهِ أَيِّي مِنَ الْفُلُوْفَذَانِ   
مِنَادَسَهُ الْمُغِيرَةُ بْنُ سَعِيدٍ فِي كُتُبِهِمْ۔

(۱) - حقیق المقال جلد سوم ص ۱۴۳

### باب المغيرة

(۲) - ربائل کشی ص ۱۹۶ ذکر مغیرہ

بن سعید)

ترجمہ:

ہشام بن الحکم بیان کرتا ہے کہ میں نے امام جعفر صادق کو

فرماتے ہوئے تھا۔ کہ منیرہ بن سید جان پوجھ کر میرے والدہ امام باقر کے متعلق جھوٹی روایات مسروپ کرتا تھا۔ اور والد گرامی کے اصحاب کی کتب لے کر وہ اس طرح کہ منیرہ کے ساتھی میرے والد کے ساتھیوں میں گئے ہوئے اور چھپے ہوئے رہتے تھے اس طرح وہ میرے والد کے ساتھیوں سے اُن کی کتب لے لیا کرتے تھے۔ جب یہ لوگ حاصل شدہ کتب منیرہ کے پاس رہتے تھے تو وہ ان میں کفر اور بے درنی کی باتیں مخفون کرنا ہیں میرے والد گرامی کی طرف مسروپ کر دیتا تھا۔ پھر وہی کتاب میں اپنے ساتھیوں کو روٹاتے ہوئے انہیں حکم دیا کرتا تھا۔ کہ ان کی بول کے مضامین اور روایات کو شیعوں میں پھیلا کر ان کے دلوں پر منفعت کر دو۔ لہذا جب بھی ہمیں میرے والد گرامی امام باقر کی کتابوں میں غلو نظر آئے۔ تو سمجھ لیا ہے کہ یہ منیرہ بن سید کی خباثت ہے۔

حوالہ نہایتہ :  
رجال حکشی :

عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ حَكَمِيْرٍ قَالَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ  
(ع) يَوْمًا لِأَصْحَابِهِ لَعَنَ اللَّهِ الْمُغَيْرَةُ بْنُ سَعِيدٍ  
وَلَعَنَ اللَّهِ يَهُوَدَيَّةً كَانَ يَخْتَلِفُ إِلَيْهَا يَتَعَلَّمُ  
مِمَّا السِّعْرَنَوَالشَّعْبَدَةَ وَالْمَخَارِبَيْنَ إِنَّ الْمُغَيْرَةَ  
كَذَبَ عَلَى أَبِي فَسَلَيْدَةِ اللَّهِ الْإِيمَانَ وَإِنَّ فَوْ مَا

کَذَّبُوا عَلَىٰ مَا لَمْرَأَذَّا فَهُرَالَهُ حَرَّا  
 الْعَدِيْدُ فَوَاللَّهِ مَا نَعْنَى الْأَعْيَدُ اَلَذِي  
 خَلَقَنَا وَاصْطَنَّا مَا نَعْدِرُ عَلَىٰ حَتَّىٰ وَلَا نَعْنَى  
 اِنْ رَحِمَنَا فَيُرَحِّمِنَهُ وَإِنْ عَذَّبَنَا فَيُذَعِّنَهُ  
 وَاللَّهُ مَا لَنَا عَلَىٰ اللَّهِ مِنْ مُحْجَّةٍ وَلَا مَعْنَى مِنَ اللَّهِ  
 بِرَاءَةٌ وَإِنَّا لَمُتَّقِونَ وَمَقْبُوْدُونَ وَمَنْشُورُونَ  
 وَمَبْخُوشُ شُوْنَ وَمَهْوَ قُوْنَ وَمَسْعُوْدُونَ  
 وَيَلْهُمْ مَا لَهُمْ لَعْنَهُمُ اللَّهُ لَعْنَدَ اَذَا اِنْتَهَا  
 وَادْوَرَ سُوْلَهُ (رس) فِي قَبَرِهِ وَامِيرَ الْمُؤْمِنِينَ وَفَاطِمَةَ  
 وَالْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ وَعَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ وَمُحَمَّدَ  
 بْنَ عَلِيٍّ۔

۱۔ رجال حکشی صفحہ ۱۹۶

باب المغیرة)

۲۔ ترتیج المقال جلد سوہر

ص ۲۳۴ باب المغیرہ بن سعید)

ترجمہ:

عبدالرحمن بن کثیر بیان کرتا ہے۔ کہ ایک دن امام جعفر صادق  
 رضی اللہ عنہ نے اپنے اصحاب سے فرمایا۔ اشد تعالیٰ کی مغیرہ بن  
 سعید اور سید دیوبن پر لعنت ہو۔ مغیرہ کا یہ وظیرہ تھا۔ کہ وہ سید  
 کے پاس جاتا۔ اور ان میں بادر، شعبدہ بازی اور دوسرا ناواق  
 عادت ہاتھیں سیکھتا۔ اس مغیرہ نے میرے والد گرامی پر جھوٹ

باندھا۔ تو افسر تعالیٰ نے اس کا ایمان چھین لیا تھا۔ کچھ بوجوگوں نے  
مجھ پر بھی بہتان تراشے ہیں۔ انہیں کیا ہو گی۔ افسر تعالیٰ ان کو  
گرم رہے کا عذاب چکھائے۔ خدا کی قسم ہم تو صرف اس  
افسر پاک کے بندے ہیں جس نے ہمیں پیدا کر کے منصب  
فرمایا۔ ہمیں کسی نفع اور نقصان کی قدرت نہیں۔ اگر افسر ہم پر  
رحم فرماتا ہے۔ تو وہ اپنی رحمت کی وجہ سے اور اگر عذاب دیتا  
ہے تو وہ ہمارے گناہوں کا خمیازہ ہوتا ہے۔ خدا کی قسم، اللہ تعالیٰ  
پر نہیں کوئی جھٹ نہیں ہے۔ اور نہ ہی ہمارے پاس کوئی بڑی اٹھ  
ہونے کی اس کی طرف سے تحریر ہے۔ ہم بھی یقیناً مرنے  
والے، افسر کے سامنے مجبوراً مر کر لٹھنے والے، قبروں سے نکل  
کر میدانِ حشر میں پھیننے والے، شہر نے والے اور پوچھے  
جائے والے ہیں۔ ان جھوٹوں کے لیے بربادی۔ افسران  
پر لعنت بھیجے۔ انہیں معلوم نہیں۔ کہ ان کے اس رویے سے انہوں  
نے افسر کو اذیت پہنچائی۔ اور قبر انور میں اس کے رسول کو دکھ  
دیا۔ اور حضرت علی المرتضی، فاطمہ، حسن، حسین، علی بن حسین اور  
محمد بن علی ان سب کو تسلیع پہنچائی۔

### حوالہ نمبر ۲: رجال کشی

ابُو يَحْيَى ابُو سِطْرَى قَالَ قَالَ ابُو الْحَسَنِ  
الرِّضَا (ع)، كَانَ مَسَانُ يَحْيَى بْنُ عَلَى عَلِيٍّ بْنِ  
الْحُسَنِ (ع)، فَأَذَّقَهُ اللَّهُ وَحْرَانَ الْحَوْيَدَ وَكَانَ

مُغِيرَةُ بْنُ سَعِيدٍ يَكُذِّبُ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ فَأَذَّأَهُ  
اللَّهُ حَرَّ الْحَدِيدَ وَكَانَ مُحَمَّدٌ بْنُ يَثْرَيْرٍ يَكُذِّبُ  
عَلَىٰ أَبِي الْحَسِينِ مُوسَىٰ (ع) فَأَذَّأَهُ اللَّهُ حَرَّ الْحَدِيدَ  
وَكَانَ أَبُو الْخَطَابِ يَكُذِّبُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ  
(ع) فَأَذَّأَهُ اللَّهُ حَرَّ الْحَدِيدَ وَالَّذِي يَكُذِّبُ  
عَلَىٰ مُحَمَّدٍ جِئْنَ فَرَاتٍ - قَالَ أَبُو يَحْيَىٰ وَحَانَ  
مُحَمَّدٌ بْنُ فَرَاتٍ مِنَ الْحُكَّامِ فَقَتَلَهُ إِبْرَاهِيمُ  
بْنُ شَكْلَةَ -

۱- رجال حشی صفحہ ۲۵۶

ذکر ابوالخطاب مطبوعہ کربلا (۱)

۲- تفہیم المقال جلد سوم

من ۱۹۱ باب محمد مطبوعہ تہران

ترجمہ:

ابویکھے واطھی کا کہتا ہے۔ کہ امام ابوالحسن رضا نے فرمایا۔ بنان  
نے امام علی بن حسین پر تجویٹ باندھا۔ تو اس نے اس کو  
گرم ووبے کا عذاب دیا۔ مغیرہ بن سعید نے ابوالحسن علی پر بہتان  
باندھا۔ تو اسے بھی اس نے گرم ووبے کا عذاب دیا۔  
ابوالخطاب نے امام جعفر صادقؑ کے متعلق من گھر تجویٹ  
ہاتھیں پھیلائیں۔ اسے بھی اس نے گرم ووبے کے عذاب  
میں گرفتار فرمایا۔ اور مجھ پر تجویٹ باندھنے والا مہمن فرات بے  
ابویکھے کرتا ہے۔ کہ محمد بن ذات کاتبین میں سے تھا۔ اسے

ابراهیم بن شکر نے قتل کیا تھا

### حوالہ نمبر: تدقیق المقال

عَنْ أَبْنَ سَانِ فَالْ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ رَعِيْ (إِنَّا مُلْ بَيْتَ صَادِقُونَ لَا نَخْلُو مِنْ حَذَابِ يَحْذَبُ عَلَيْنَا فَيَسْعُطُ مِسْدَقَنَا يَحْذَبِهِ عَلَيْنَا عِنْدَ الْأَنْجَانِ كَمَا رَسَوْلُ اللَّهِ رَعِيْ أَصْدَقَ أَنْجَرِيَةَ لَعْجَةً وَكَانَ مُسَيْلَمَةَ يَحْذَبَ فَكِيرِيْ وَكَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِيْنَ رَعِيْ أَصْدَقَ مِنْ بَرِيِ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ رَسُولِ اللَّهِ وَكَانَ الْذِي يَحْذَبُ عَلَيْهِ مِنَ الْحَذَابِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَلِيِّ رَعِيْ قَدْ رَبَّكَلِيْ يَالْمُحْتَارِ شَرَّذَ حَكَرَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْحَارِثِ الشَّافِيِّ وَبَشَانَ فَعَالَ كَانَ يَحْذَبَ بَيْنَ عَلَى عَلِيِّ بْنِ الْحَسَنِ رَعِيْ شَرَّذَ حَكَرَ الْمُقْدِرَةِ بْنَ سَعِيدِ وَبَزِيْعَا وَالْتِسْرِيِّ وَأَبَا الْحَطَابِ وَمَعْمَرَا وَبَشَارَ الْأَشْعَرِيِّ وَحَمْزَةَ الْعَبْرَبِيِّ وَصَادِقَ النَّهَدِيِّ فَعَالَ لَعْنَمُرُ اللَّهِ إِنَّا لَا نَخْلُو مِنْ حَذَابِ يَحْذَبُ عَلَيْنَا أَقْعَدَ حِزْرَ الرَّأْيِ حَكَنَا تَأَلَ اللَّهُ مُؤْمِنَةَ حَكَلِ حَذَابِ وَأَدَّ أَفْهَمَ اللَّهُ

## حَرَّةُ الْحَدِيدِ -

د ۱- تَنْقِيْحُ الْمَقَالِ بِلْدَسُوم

يَابِيْ مُحَمَّدٍ مِنْ الْبَوَابِ الْمَبِيرِ

مَطْبُوعَهُ تَهْرَانَ

ر ۲- رِجَالُ حَشْمَى ص ۲۵

ذَكْرُ أَبْوَالْخَطَابِ

## تَرْجِمَةُ:

ابن سنان بیان کرتا ہے۔ کہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ ہم اہل بیت باوجود صادق ہونے کے کنڈا بول سے زیکر کے۔ انہوں نے ہم پر بہتان باندھے۔ اور ہمارے صدق کو ختم کرنے کی کوشش کی۔ راگوں کے سامنے ہم پر جھوٹی باتیں کھڑتے تھے۔ دیکھو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے تعالیٰ کی تمام مخلوقیں سے سب سے زیادہ سچتے ہیں لیکن مسیلہ کذاب نے اپ پر جھوٹ باندھا۔ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ اپنے تعالیٰ کی مخلوقیں میں سے حضور مسیلی اللہ علیہ وسلم کو چھوڑ کر تمام سے زیادہ سچتے تھے۔ ان پر بہتان باندھتے والا عبد اللہ بن سبیل افتخاری تھا۔ ابو عبد اللہ حسین بن علی رضی اللہ عنہ کو مختار کذاب سے واسطہ پڑا۔ اس کے بعد امام جعفر نے ابو عبد اللہ مارث شامی اور بنان کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا۔ یہ دونوں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے جھوٹی جھوٹی روایات گھردا کرتے تھے۔ پھر امام جعفر نے مخیل بن عاصی

بزریت، اسری، ابوالخطاب، مصر، بشار اشتری حمزہ یزیدی اور  
صاعدہ التہذی کا ذکر کر کے فرمایا۔ ان سب پر اشتر تعالیٰ کی لعنت  
ہو۔ ہم کذا بول سے نہ چھوٹ سکے۔ جنہوں نے ہم پر بہتان  
باندھے۔ اور ایسے لوگوں سے بھی نہ بچی جاسکے۔ جو بے علم  
ہوتے ہوئے ہم پر غلط رائے قائم کرتے تھے۔ ان کذا بول  
سے جو ہمیں کوفت ہوتی۔ اس کے لیے ہم اللہ تعالیٰ کو ہی  
کافی سمجھتے ہیں۔ اشتر تعالیٰ ان جھوٹوں کو گرم رہے کا عذاب  
چکھائے۔

### حوالہ نمبر ۸: رجال کشی

عَنْ مُصَارِفِ قَالَ لَهَا لَبِحَ الْقَوْمُ الَّذِينَ  
لَبِحُوا بِالْكُوْفَةِ -

۱۔ دَخَلْتُ عَلَى أَبِي عَبْدِ اشْرُورٍ فَأَخْبَرَتْهُ  
بِمَا أَلِكَ فَخَرَّ سَاجِدًا وَدَقَّ جُوْهَرَ جُبُودَهُ  
بِالْأَرْضِ -

۲۔ وَسَبَحَ وَأَقْبَلَ يَكُوْدُ بِأَصْبِعِهِ وَيَعْوَلُ  
بِكَلْ عَبْدُ اللَّهِ قَنْ دَاخِرٌ مِرَارًا حَكِيدَةً ثُمَّ  
رَقَعَ رَأْسَهُ وَدُمْوَعَهُ تَسِيلٌ عَلَى لِحَيَّتِهِ  
فَنَدَمَتْ عَلَى إِخْبَارِي إِيَّاهُ فَقَلَّتْ جَعَلَتْ  
فِدَاكَ وَمَا عَلِيَّكَ أَمْتَأْمِنْ ذَا فَتَالَ يَامُصَارِفُ  
إِنَّ عَيْسَى نَوْسَكَ عَمَّا قَالَتِ النَّصَارَى فِيهِ

لَكَانَ حَقًا عَلَىَ اللَّهِ أَنْ يُصِيرَ سَمْعَهُ وَيُعْلَمَ بَصَرُهُ  
وَكَانَ سَكَنٌ عَلَىَ الْمُؤْمِنِينَ أَنَّهُ أَبُو الْخَطَابِ لَكَانَ حَقًا  
عَلَىَ اللَّهِ أَنْ يُصِيرَ سَمْعَهُ وَيُعْلَمَ بَصَرُهُ۔

(۱)- رجال حکیمی ص ۳۵۳

ذکر ایو الخطاب مطبوعہ کر بلا)

(۲)- تتفییح المقال ص ۲۵۳ ذکر

ایو الخطاب مطبوعہ کر بلا)

ترجمہ:

مصارف کا کہنا ہے۔ کہ جب کوفیوں نے بیک یا جعفر کا غلظہ  
بلند کیا۔ تو میں امام جعفر رضی اصلہ عنہ کے پاس حاضر ہوا اور اس  
واقعہ کی انہیں خبر دی۔ وہ فوراً سجدہ میں گر گئے۔ اور اپنا سینہ  
نہیں کے ساتھ گڑھنے لگے۔ اور زار و قطار رورہے تھے۔  
اور اپنی انگلی کے ذریعہ پیاہ مانگ رہے تھے۔ اور فرم رہے  
تھے۔ بلکہ عبداللہ امام جعفر، تو اصلہ تعالیٰ کا ایک غلام اور منہ  
کمرت ہے۔ یہ جلد آپ نے بارہ فرمایا۔ پھر سر انوراٹھایا۔ تو آپ کے  
آنسو آپ کی دار ڈھنی مبارک سے بہرہ ہے تھے۔ مجھے یہ بات  
بتلائے پر ہیست نہ امت ہوئی۔ میں نے عرض کیا۔ میری جان  
آپ پر تربان! اس واقعہ سے آپ کا کیا تعلق ہے؟ فرمائے  
گے۔ اے مصارف! یہ کچی بات ہے۔ اگر عیسیٰ علیہ السلام اس  
بات کو سن کر خاموش ہو جلتے جو نصاریٰ نے آپ کے بارے  
میں کہی تھیں۔ تو اصلہ تعالیٰ ان کے کام بہرے اور انہیں نہیں

کر دیتا۔ اور اگر میں بھی وہ بات سن کر غاموش رہتا جو ابی الخطاب نے میرے متعلق کہی ہے۔ تو امذر تعالیٰ کو حق پہنچا کر وہ میرے کان اور مری امکھ بھی بہرے اندھے کر دیتا۔

### حوالہ نہدروں رجال کشی

عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ (ع) إِنَّمَا يَعْوِدُونَ قَالَ وَمَا يَعْوِدُونَ فَلَمْ يَعْوِدُونَ تَعْلَمُ قَطَرَ الْمَطَرِ وَعَدَ النَّجُومُ وَقَدَقَ الشَّجَرِ وَوَزَنَ مَا فِي الْبَحْرِ وَعَدَ الْأَرْضَ فَرَفَعَ يَدَهُ إِلَى السَّمَاءِ فَتَالَ سُبْحَانَ اللَّهِ سُبْحَانَ اللَّهِ لَا يَعْلَمُ مَا يَعْكِمُ مِذَا إِلَّا أَنْتَ أَنْتَ

(رجال کشی ص ۲۵۳ ذکر

ابوالخطاب)

ترجمہ:

ابو بیسیر کرتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی امذر عنہ سے عرض کی۔ حضور! لوگ آپ کے بارے میں یہ کہتے ہیں۔ کہ آپ بارش کے قطروں، استاروں کی تعداد، درختوں کے پتوں، سندرو دریا کے پانی کا وزن اور مٹی کے ذرتوں کی تعداد جانتے ہیں۔ یہ سن کر آپ نے انسان کی طرف ہاتھ بند کئے۔ اور فرمانے لگے۔ سبحان، امذر! سبحان امذر! خدا کی قسم! امذر کے بغیر یہ کوئی نہیں جانتا۔

## حوالہ نمبر ارجال کشی

عَنِ الْمُعْضَلِ أَبْنِ عُمَرَ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَوْنَاحَ  
يَقُولُ مَرْقَامَ قَاتَلْنَا بَدَاءَ بِحَدَّهُ فِي الشِّيَعَةِ  
فَقَاتَلْنَاهُ -

(درجال کشی ص ۲۵۳ ذکر ابوالخطاب طبعہ  
کربلا - لیس جدید)

ترجمہ:

معضل ابن عمر بیان کرتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ  
سے شنا۔ اپنے فرمایا۔ اگر امام مہدی تشریف کے آئیں تو سب سے  
پہلا کام یہ سرانجام دیں گے کہ شیعوں میں جو کذاب ہیں۔ ان  
کے سرکم کر دیں گے۔

## حوالہ نمبر ارجال کشی

عَنْ عَلَيِّ بْنِ يَزِيدِ الشَّامِيِّ قَالَ قَالَ أَبُو الْحَسِينِ  
(رَعِ) قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ (رَعِ) مَا أَنْزَلَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ  
إِلَيْهِ فِي الْمُنَّا فِيْقِيْنَ إِلَّا وَهِيَ فِيْمَ يَنْتَهِيُّ الشِّيَعُ.  
(درجال کشی ص ۲۵۳ ذکر ابوالخطاب)

ترجمہ:

علی بن یزید شامی کہتا ہے۔ کہ ابوالحسن نے امام جعفر صادق سے  
روایت کی۔ فرمایا۔ اللہ تعالیٰ نے جو آیت منافقین کے بارے

میں نازل فرمائی۔ وہ ہر اس شخص پر فٹ بیٹھتی ہے جس میں  
شیعیت پائی جاتی ہے۔

## مذکورہ گیارہ حوالہ جات نے سچ ذیل

### امور ثابت ہوئے

- ۱۔ امام رضا کا فرمان ہے۔ کہ میرے دادا امام جعفر صادق کے زمانے سے  
لے کر آج میرے زمانہ تک شیعہ راوی ان کی احادیث میں اپنی  
طرف سے گھڑی ہوتی بائیں درج کرتے چلے آ رہے ہیں۔
- ۲۔ ائمہ اہل بیت نے ایسے تمام کتابوں کے لیے گرم بھی کے عذاب  
کی دعا کی۔ جنہوں نے ان کی طرف سے من گھڑت بائیں لوگوں کے  
سامنے پیش کیں۔
- ۳۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے لے کر ہر امام کے لیے کوئی نہ کوئی جعلی  
حد شیش بنانے والا موجود رہا ہے۔
- ۴۔ مفیرہ بن سعید ایسا نامی گرامی کذاب ہے۔ کہ اس نے امام جعفر صادق  
کے اصحاب کی کتب میں بھوٹی روایات داخل کر کے شیعوں کو یہ بار  
کرایا۔ کہ یہ تمام احادیث امام جعفر کی بیان کردہ ہیں۔ اور شیعہ لوگوں  
نے انہیں تسمیم بھی کرایا۔
- ۵۔ ہر ایسی روایت جس میں ائمہ اہل بیت کے بارے غلو سے کام بیا  
گیا۔ وہ من گھڑت ہے۔
- ۶۔ مفیرہ بن سعید نے جعلی روایات کے ذریعہ امام جعفر کی تعلیم میں کفر

اور بے دینی بھر دی تھی۔

۷۔ امام جعفر کو حب یہ معلوم ہوا۔ کہ کچھ لوگ ان میں خدا کی اوصاف تسلیم کرتے ہیں۔ اور الہم بیک کی بجائے جعفر بیک کہتے ہیں۔ تو آپ نے اس کی سختی سے تردید فرمائی۔ اور فرمادیا۔ کہ اگر میں ان شرکیہ اور کفریہ باقتوں کی تردید کرتا۔ تو اشریعاتی مجھے انہا بہرہ کر دیتا۔

۸۔ امام جعفر صادق نے اپنی عبودیت کا اقرار کرتے ہوئے اپنے مرے، چینے اور حشرہ اور شرب کا اقرار کیا۔ اور اپنے بارے میں غلوکرنے والوں پر لعنت بھیج کر فرمایا۔ ان جھوٹوں نے رسول خدا، علی المرتضیؑ، حسین کریمین وغیرہ کو ان کی قبریں افیت پہنچائی۔

۹۔ بارش کے قطے، درختوں کے پتے، اریت اور مشی کے ذرے دغیرہ کا ملم ثابت کرنے والے پر امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے خدا کی پناہ مانگی۔

۱۰۔ اپنے بارے میں ان عقائد کے معتقد ان کو اپنے منافق فرمایا۔ اور یہ عقائد شیعوں میں ہونے کا دکر بھی فرمایا۔

۱۱۔ ان جھوٹی روایات کو ہماری طرف مسروب کرنے والے شیعوں کی، امام مہدیؑ سب سے پہلے گروہ ماریں گے۔

### محلہ فکریہ

اور مذکورہ اور حوار جات گذشتہ سے یہ بات واضح ہو گئی۔ کہ امہ ال بیتؑ کی احادیث و روایات میں ہر دو رکے اندر کذا بول۔ جھوٹی اور من گھرست روایات داخل کیں۔ لہذا ان کی بوس پر اعتماد نہ ہے

اب جبکہ انہی روایات و احادیث پر فقہ جعفریہ اور عقائد جعفریہ کا دار و مدار ہے تو کون عقلمند اس فقہ اور عقائد کو صحیح تسلیم کرے گا۔ جس کی بنیاد میں اتفاق کذاب اور گرم ہو ہے کے عذاب والے رکھیں۔ وہ عمارت کب خیر در بركت والی ہو سکتی ہے پہنچتے چلتے ان کذابوں کے گھرے ہوئے شر کیہ اور کفر پر عقیدہ کی ایک مثال علاحظہ فراہیجئے۔

### جلاء العیون

جناب علی علیہ السلام نے اپنے بعض خطبات میں ارشاد فرمایا ہے۔ کہ میں وہ ہوں جس کے پاس عزیب کی سمجھیاں ہیں جنہیں بعد رسول صلی اللہ علیہ وسلم میرے سوا کوئی نہیں جانتا۔ میں وہ ذوالقریبین ہوں۔ جس کا ذکر صحبت اولی میں ہے۔ میں فاتح سیہان کا ماں اک ہوں۔ یوم حساب کا ماں اک ہوں، میں صراط اور میدان حشر کا ماں اک ہوں۔ میں تا اسم جنت و نار ہوں۔ میں اول آدم ہوں۔ اول نوح ہوں۔ میں جبار کی آیت ہوں۔ میں اسرار کی حقیقت ہوں۔ میں درختوں کو پتوں کا باباں دینے والا ہوں۔ میں بچلوں کو پہکانے والا ہوں۔ میں چشمیں کو جاری کرتے والا ہوں۔ میں نہروں کو بہانے والا ہوں۔ میں علم کا خزانہ ہوں۔ میں حلم کا پہاڑ ہوں۔ میں امیر المؤمنین ہوں۔ میں سرچشمہ لقین ہوں۔ میں زمینوں اور آسمانوں میں حجت فراہوں۔ میں متزلزل کرنے والا ہوں۔ میں صاعقة ہوں۔ میں حقانی آواز ہوں۔ میں قیامت ہوں ان کے لیے

بُرْقِیَّات کی تکذیب کرتے ہیں۔ میں وہ کتاب ہوں جس میں کوئی ریب نہیں۔ میں وہ اسمائے ہستی ہوں جن کے ذریعہ قدرانے و عاقبوں کرنے کا حکم دیا۔ میں وہ قور ہوں جس سے موسیٰ علیہ السلام نے ہدایت کا اقتباس کیا۔ میں صور کا مالک ہوں! میں قبروں سے مردوں کو نکلنے دیندہ کرنے، والا ہوں۔ میں یورم انشور کا، مالک ہوں۔ میں فوح کا ساتھی اور اس کو نجات دینے والا ہوں۔ میں ایوب بلا رسیدہ کا صاحب اور اس کو شفاذ دینے والا ہوں۔ میں نے اپنے رب کے امر سے آسمانوں کو تقام کیا۔ میں صاحب ابراہیم ہوں میں کلیم کا بھید ہوں۔ میں ملکوت کو دیکھنے والا ہوں۔ میں وہ جنی ہوں جسے موت نہیں آتی۔ میں تمام مخلوقات پر ولی حی ہوں۔ میں وہ ہوں جس کے سامنے بات نہیں بدل سکتی مخلوق کا حساب میری طرف سے ہے۔ میں وہ ہوں جسے امر مخلوق تقولیق کیا گیا ہے۔ میں خلیفۃ النبی امشر ہوں۔ ہمارے مرتبے میں ۵۱-۵۲ دمولاٹے کائنات کا یہ فرمان فلافت، قرآن و اسلام نہیں بلکہ یہ اسلام ہے۔ بارش بر سانہ، فصل اگانا، درختوں پر چھوپ لانا اور بھیل لگانا، بادل لانا، اولاد پیدا کرنا یہ امور عبادت ہیں۔ جس کے یہیں وہ معمود ہے اور جہاں کو کرے وہ عبید ہے۔ لہذا یہ امور میں عبادت اور ایثار کے یہیں یہ امور وہ ہے مسیرو اور جہاں کو اتحام دے وہ ہے۔ عبید، جو ہستیاں ان عبادوں پر حاکم ہیں

دُوہِ یاں محمد وآل محمد علیہم السلام۔

درجہ جمہ جلاء الصیرن جلد دو مصیہ ۴۰  
طبع علی انصاف پریس لاہور شیعہ  
جزل یک اکتبی

### الحاصل:

فقہ جعفریہ اور عقائد جعفریہ کے مبادی اور ان کے تصور جو ہم نے ذکر کیے۔ اگر کوئی بھی حق کا متسلاشی ان میں خود فکر کرے گا۔ تو اسے روزگار کی طرح عیال ہو جائے گا۔ کہ اس فقہ اور ان عقائد کی بنیاد حضرات ائمہ اہل بیت کے اقوال و افعال نہیں ہیں۔ بلکہ ان کذاب اور منافق لوگوں کی من گھڑت روایات ہیں۔ جن پر خود انہر اہل بیت نے لعنت بھیجی ہے۔

فَاعْتَسِرُوا يَا أَوَّلِي الْأَبْصَارِ

### فقہ جعفریہ کے بے اصل ہونے پر

### دوسرا دلیل

### اصول کافی

عَنِ السَّدِيدِ الصَّبِيرِ فِي مَا دَخَلَتْ عَلَى  
يَقِنَتِهِ أَنْهُ عَلَيْهِ مِنِ الْسَّلَامِ مَقْتُلٌ وَاللَّهُ أَعْلَمُ

مَا يَسْعَكُ الْقُعُودُ فَقَالَ وَلِمَرْ يَا سَدِيْدُهُ قُلْتُ  
 لِحَكْرُكَ وَمَوَالِيْكَ وَشِيْعَتِكَ وَأَنْصَارَكَ  
 وَالْمُؤْمِنُوْنَ كَمَا لَمَ يَمِنِ الْمُؤْمِنُ عَلَيْهِ الْسَّلَامُ  
 مَا لَكَ مِنَ الشِّيْعَةِ وَالْأَنْصَارِ وَالْمُؤْمِنِيْ  
 مَا طَمَعَ فِيْهِ تِيمَرَ وَلَا عَوْنَى فَقَالَ يَا سَدِيْدُهُ  
 وَحَكْرُ عَسَى أَنْ يَكُوْنُ فُرُوا؟ قُلْتُ مِائَةً أَلْفِ  
 قَالَ مِائَةً أَلْفِ؟ قُلْتُ نَعَمْ وَمَا يَعْتَدُ أَلْفِ  
 قَالَ مَا يَعْتَدُ أَلْفِ؟ قُلْتُ نَعَمْ وَلِضَفْتُ الدَّنَيَا  
 قَالَ فَسَحَّتْ عَنِّي شَمَرَ قَالَ يَخْفَتْ عَلَيْكَ أَنْ  
 يَبْلُغَ مَعَنَا إِلَى يَبْلُغَ قُلْتُ نَعَمْ فَأَمْرَ بِعَمَارٍ  
 وَبَعْلِ أَنْ يُسَرِّ جَابَادُرْتُ فِرِكَبِتُ  
 الْجِهَارَ فَقَالَ يَا سَدِيْدُ أَسْرَى أَنْ تُؤْرِيْ  
 يَا الْجِهَارِ؟ قُلْتُ أَبْعَلُ أَذْيَنْ فَأَبْلَى قَالَ  
 الْجِهَارُ أَرَقْقُ يُ فَتَرَلَتْ فِرِكَبِ الْجِهَارَ  
 وَرَكِبِتُ الْبَعْلَ فَمَقَيْنَا فَعَا نَيْنَ الْمَسْلَوَةُ  
 فَقَالَ يَا سَدِيْدُ أَنْزِلْ بِنَا ذُصَلِيْ شَمَرَ قَالَ  
 هَذِهِ أَرْضُ سُبْحَةٍ لَا تَجُوْزُ الْمَسْلَوَةُ فِيهَا  
 فَسِرْ تَأْخِيْتُ صَرْ تَأْلِيْ أَرْضُ حَمَرَاءَ وَنَظَرَ  
 إِلَى عَلَاهِ يَسْعَ حَىْ جَدَاءَ فَقَالَ وَاللَّهِ يَا سَدِيْدُ  
 كَمَا كَانَ لِي شِيْعَهَ بِعَدَهُ هَذِهِ الْجَدَاءُ مَا  
 وَسَعَنِي الْقُعُودُ وَمَرَلَنَا وَصَلَيْنَا فَلَمَّا فَرَهْنَا

مِنَ الصَّلَاةِ عَطِيقْتُ عَلَى الْجِدَاءِ قَعْدَ دُهَّا  
فَإِذَا هِيَ سَبَعَةَ حَشَّا

(اصول کاتی جلد دوہص ۲۳۲)

کتاب الایمان والکفر، باب

فِي قِلَّةِ الْعَدْدِ الْمُرْمَنِيِّ (مطبوع)

قمران طبع جدید

ترجمہ:

سید صیرفی بیان کرتا ہے۔ کہ میں ایک دفعہ حضرت امام جعفر صادق  
رضی اشرعنہ کے حضور گیا۔ اور عرض کی کی قدا کی قسم! اب آپ کے لیے  
گھر میں بیٹھ رہنا درست نہیں۔ حضرت نے فرمایا کیوں؟ میں  
نے کہا آپ کے دوستوں شیعوں اور انصار کی کثرت کی وجہ سے  
واثقہ اگر امیر المؤمنین کے پاس اتنے شیعہ اور انصار ہوتے تو تم اور  
عدی واسے ان سے خلافت لے دسکتے تھے۔ فرمایا اسے سید  
تم سب مجالا کرنے ہو۔ میں نے کہا ایک لاکھ فرمایا ایک لاکھ میں  
نے کہا جی ہاں بلکہ دو لاکھ فرمایا دو لاکھ میں نے کہا جی ہاں بلکہ نصف  
دنیا۔ یہ سن کر حضرت فاموش ہو گئے۔ اور فرمایا۔ کیا تیرے یہے  
یہ آسان ہے۔ کہ تو ہمارے ساتھ حشیمہ بن عبید ملک چلے۔ میں نے  
کہا فرور۔ آپ نے حکم دیا کہ گدھے اور پھر پر زین رکھیں۔ میں نے  
جلدی خدمت انجام دی۔ اور میں گدھے پر سوار ہوا۔ فرمایا اسے  
سید! حمار پر مجھے سوار ہونے دے۔ میں نے کہا پھر زیادہ شاندار  
اور شریف طبیعت ہے۔ فرمایا گدھا رفتار میں میری موافقت کرتا

ہے۔ یہ سن کر میں اتر آیا۔ اور پھر پر سوار ہوا۔ اور حضرت حمار پر سوار ہوئے  
ہم دو فوٹ پلے۔ جب وقت نماز آیا۔ تو فرمایا اتر و تاکہ نماز ادا کریں  
اس کے بعد فرمایا یہ زمین شور ہے۔ یہاں نماز جائز نہیں۔ ہم پھر  
پلے۔ یہاں تک کہ ایک سر بیڑا اور سرخ رنگ کے خطر پر پہنچے۔  
ایک روکے کو بھریاں چراتے دیکھا۔ فرمایا اسے مددیں! اگر میرے  
شیو بقدار ان بھریوں کے ہوتے تو میں خروج کرتا۔ ہم وہاں اگئے  
اور نماز پڑھی۔ اس کے بعد میں نے ان بھریوں کو شکار کیا۔ تو ان  
کی تعداد سترہ تھی۔

دکاب اشافی ترجمہ اصول کافی جلد دوم  
ص ۲۶۷ باب متamat طبعہ شصتیم  
(ر بکر پو)

## اصول کافی

ابن ابی عمیر۔ عن هشام بن سالم رَعَى ابْنُ عَمْرَ الْأَنْجَبِي  
قَالَ قَالَ لِي أَبْرُوْ عَبْدُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَا أَبَا<sup>۱</sup>  
خُمَرِ إِنَّ تِسْعَةَ أَعْثَارَ الْذِيْنِ فِي التَّقْيِيَةِ وَلَادِيْنَ  
لِمَنْ لَا تَقْيِيَتْ لَهُ وَالْمِقْيَيَةُ فِي كُلِّ شَيْءٍ إِلَّا فِي النِّيْدِ  
وَالْمَسْعُ عَلَى الْخَفَيْنِ۔

(اصول کافی جلد دوم ص ۲۱۶)

ترجمہ:

ابو عمر الائجی کہتا ہے۔ کہ فرمایا ابوبعداللہ علیہ السلام نے تیسی

نوحہ دین ہے۔ جو دقت فرورت تیقہ نہ کرے اس کا دین نہیں  
اور تیقہ ہر شیء میں ہے۔ سو اسے نبیہہ رجو کی شراب) اور  
موزوں پر سع کے۔

(کتاب الشافی مترجم اصول کافی جلد ۲  
ص ۲۳۰ باب ۳۹ کتاب الایمان  
والکفر)

### احتجاج طبری

نَسَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَا مِنَّا لَا قَاتِلُوا مِنَ الظَّرِفِ  
وَهَادِ إِلَيْهِ دِينُنَا إِنَّمَا وَلِحِكْمَةٍ لِتَائِلَةٍ لِذِي  
يَظْلِمُونَ إِنَّمَا يُدْعَى الْأَرْضَ مِنْ أَهْلِ الْعَزِيزِ وَالْجُمُودِ  
وَيَمْلَأُهُ الْأَرْضَ قَيْسَطَانَ كَعْدَ لَا هُوَ إِلَّا ذُؤْبٌ  
يَحْفَنِي عَلَى النَّاسِ وَلَا دَنَدَهُ وَيَغْيِبُ عَنْهُمْ  
شَخْصَهُ وَيَحْرُمُ عَلَيْهِمْ تَسْمِيَتَهُ وَهُوَ  
سَعْقَ رَسُولٍ اشْتَوَ صَلَتِي إِنَّمَا عَكِبُوا وَسَلَّمُ  
وَكُنْتَهُ وَهُوَ إِلَّا ذُؤْبٌ تَطْوِي لَهُ الْأَرْضُ  
وَيَدَهُ لَلَّهُ مُكْلِفٌ صَبَبٌ يَجْتَمِعُ إِلَيْهِمْ أَفْعَالِهِمْ  
عِدَّهُ أَهْلِ بَدْرٍ رَثَلَاتُ مَا نَهَهُ وَثَلَاثَةٌ عَشَرَ سَهَّلَ  
رَجُلًا مِنْ أَقْوَاصِ الْأَرْضِ وَدَائِكَ قَوْلُمُ اللَّهُ  
أَيْمَانًا تَمْكُحُونُ دُرُّ أَيَّاتٍ يُكْرُرُ اللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ  
عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَإِذَا إِجْتَمَعَتْ لَهُ هَذِهِ الْعِدَّةُ

بِنِ آهَلِ الْإِخْلَاقِ أَظْفَرَهُ اللَّهُ أَمْرَهُ فَإِذَا  
مَكَنَ لَهُ الْعَدَدُ وَهُوَ عَشْرَةُ الْأَفْرِيَرِ (رَجْلِي) خَرَجَ  
بِإِذْنِ اللَّهِ فَلَا يَرَى إِلَّا يَقْتُلُ أَعْدَادَ إِعْدَادَ اللَّهِ حَتَّى  
يَرَضَى عَنْهُ وَجَلَّ

احتیاج طبری جلد دو مر

ص ۲۵ مطبوعہ قمر نیا بان

طبع جدید

(احتیاج طبری ص ۲۸۴

قدیم مطبوعہ نجف اشرف)

ترجمہ:

امام رضا رضی امیر عنہ فرماتے ہیں کہ ہم ائمہ اہل بیت ہیں سے ہر ایک قائم یا مراشد ہے۔ اور اثر کے دین کا بادی ہے۔ لیکن وہ قائم کسی کے سبب امیر تعالیٰ زمین کو کفار اور منکریں سے پاک کرے گا۔ اور اس کو عدل و انصاف سے بھر دے گا۔ وہ ہے کہ جس کی ولادت لوگوں سے چھپا کر رکھی گئی ہے۔ اس کی شخصیت لوگوں سے پوشیدہ کر دی گئی ہے۔ اور اس کا نام لینا بھی حرام کر دیا گیا ہے۔ اور اس کا نام اور کنیت بعین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نام اور کنیت پر ہوگی۔ اسی کے لیے زمین پیش دی جائے گی۔ ہر سخت کو زرم کر دیا جائے گا۔ اصحاب بدر دینی تین سوہ کی تعداد مختکف اطراف سے اس کے اردو گرد جمع ہو گی۔ یہ امور تعالیٰ کے اس قول کی تفسیر ہو گی۔ کہ و تم جہاں کہیں بھی ہو گے اثر تمہ

کو آئے گا۔ بے شک وہ ہر شی پر قادر ہے، جب مخلصین کی مذکورہ تعداد پوری ہو جائے گی تو اشتعالی اس کے امکنے ظاہر کرے گا۔ پھر جب مخلصین کی تعداد مکمل (یعنی دس ہزار) ہو جائے گی تو اشتعال کے حکم سے وہ نکلے گا۔ اور پھر لگانہار اشتعال کے دشمنوں سے قاتل باری رکھے گا۔ حتیٰ کہ اشتعالی اس سے خوش ہو جائے گا۔

### حلیۃ الامتین

از حضرت امام رضا صراحت دیست کہ اگر در مقام تیغہ شیعہ برائیم  
نیا بام ایشان را مگر و صفت کنندہ بربان و اگر امتحان کنیم نیا بام مگر  
مرتد و اگر خلاصہ وزیر بده کنیم ایشان را از ہزار یکے خالص بناشد۔  
(مجمع المعارف بر جا شیرہ حلیۃ الامتین ص ۷)

مطبوع تہران)

ترجمہ:

امام رضا رضی اشتعال سے مردی ہے۔ کہ اگر ہم شیعوں کو  
مقام تیغہ پر رکھ کر پڑھیں تو میں انتہی صفت ربان سے تعریف  
کرنے والا ہی پاؤں گا۔ اور اگر ان کا ہم امتحان کرنے لگیں تو  
مجھے سبھی مرتد ہی نظر آتے ہیں۔ اور اگر خلاصہ اور پھوڑ کریں۔ تو  
ہزاریں سے ایک بھی خالص نہ ہے گا۔

## اصول کافی

عَنْ إِبْرَاهِيمَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ  
السَّلَامُ يَقُولُ لَا يَنْبَغِي بَصِيرَةً أَمَّا وَاللَّهُ لَوْ  
أَتَيْهِ أَحَدًا بِنَحْكُمْ ثَلَاثَةَ مُؤْمِنٍ يَكْتُمُونَ  
حَدِيدًا يَبْيَغِي مَا أَسْتَحْلَمْتُ أَنَّ أَكْتَمَهُ حَدِيدًا.

(اصول کافی جلد دو ص ۲۲۲)

کتاب انکفر والایمان باب فی

فَلَمْ يَعْدَ الْمُؤْمِنُونَ

## ترجمہ:

ابن رئاب سے روایت ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کو کہتے ہوئے سنا۔ آپ یہاں ابو بصیر سے کہا ہے تھے۔ فرمایا خدا کی قسم! اگر مجھے تم شیعوں میں سے تین مرد بھی ایسے مل جاتے تو ہمیری حدیث چھپائے رکھتے۔ تو میں ان سے اپنی احادیث نہ چھپاتا۔

## رجال حکشی

كَانَ أَبُو سَبِيلُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ  
مَا وَجَدَتِي أَحَدًا يَقْبِلُ وَصِيَّتِي وَيُطِيعُ أَمْرِي  
إِلَّا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يَعْفُورٍ.

(رجال حکشی ص ۲۱۳)

## ترجمہ:

امام جعفر صادق فرمایا کرتے تھے کہ مجھے عبداً شہر بن مسحور کے سراکوٹی ایک بھی ایسا دشید (ذریغہ) جو میری وصیت قبل کرتا ہو۔ اور میرے احکام کی اطاعت کرتا ہو۔

## ملحہ فکر بہ

ذکورہ حوالہ جات میں سے دو پارا مور بطور اختصار پھر پیش خدمت ہیں۔ تاکہ ان کی روشنی میں ”فقہ جعفریہ“ کی حقیقت سمجھنا اسان ہو جائے۔

۱۔ امام جعفر صادق رضی اشعر عنہ کو جب یہ باور کرتے کی کوشش کی گئی۔ کہ اپ کے دوست اور شیعہ لاکھوں کی تعداد میں ہیں۔ تو چھار آپ خروج کیوں ہیں فرماتے۔ آپ نے فرمایا۔ تم لاکھوں کہہ رہے ہو۔ اگر میرے شیعوں کی تعداد سترہ بھی ہوتی۔ تو میں خرچ کریتا۔ لیکن کیا کروں اتنے بھی نہیں ہیں۔ گویا سدید صیریق کے سر پر جو لاکھوں شیعوں کا بھوت سوار تھا۔ امام جعفر صادق نے اسے یوں اتار دیا۔ کہ یہ سب نام کے شید ہیں حقیقت میں ان کے اندر سترہ بھی صحیح شیعہ نہیں۔

۲۔ ابو بصیر سے امام جعفر صادق نے فرمایا۔ کہ مجھے تو تم میں سے تین آدمی بھی صحیح مون نہیں ملتے۔ ورنہ میں ان سے احادیث نہ چھپاتا۔ گراستہ تو یہتہ دور کی بات ہے۔ تین بھی صحیح اور پکے مون (شید) نہ ملتے۔

۳۔ انہی امام صاحب فرمان ہے۔ کہ میری اطاعت کرنے والا اور میری وصیت قبل کرنے والا صرف اور صرف ایک عبداً شہر بن مسحور ہے۔ جب سیدنا امام جعفر صادق رضی اشعر عنہ کے دور میں صرف اور صرف ایک

شیعہ قابل اعتماد تھا۔ یا تو سب نام نہاد شیئر تھے۔ تو ان حالات میں امام جعفر صادق رضی ا沚ر عنہ اپنی باتیں کن سے کہتے۔ اپنی فقہ کن کو سمجھاتے۔ اپنی احادیث کس کے سامنے پیش فرماتے۔ یہی قحط ارجال کا زمانہ تھا۔ جس میں آپ نے بقول ابو عمر الاجمی اپنادین صرف ایک حصہ ظاہر کیا۔ اور نو حجتے (و تیجہ)، کی بھیئت چڑھا دیئے۔

مذہب جعفری کی بنیاد دراصل وہ احادیث و فرمادین ہیں۔ جو حضرت امام جعفر صادق رضی ا沚ر عنہ سے مقول و مروی ہیں۔ ان حالات میں اس قدر تعدادیں آپ کی احادیث کس طرح منظر عام پر آسکتی ہیں۔ جب کہ آپ نے صرف ایک آدمی کو قابل احتیار کیا۔ اور نو حجتے دین چھپا کر رکھا۔ جب امام موصوف کو تین آدمی بھی مخفی نہ ملے۔ جن پر اپنا صحیح دین (مکمل دس حصوں والا) ظاہر فرماتے۔ تو پھر یہ (و دین جعفری) جس کو امام جعفر صادق کی طرف مسوب کیا جاتا ہے۔ کہاں سے آگیا۔ معلوم ہوتا ہے۔ کہ یہ ان لوگوں کی ایجاد ہے۔ جن پر خود امام موصوف کو جھوٹ نہ تھا۔ جن کی شیعیت صرف زبانی تھی۔ اور پرے درجے کے جھوٹے لوگ تھے۔ یہ تو زمانہ تھا حضرت امام جعفر صادق رضی ا沚ر عنہ کا۔ اب ذرا سلسلہ امامت کے نویں سوئون حضرت امام رضا رضی ا沚ر عنہ کے دور کی باتوں کا اُن کی زبانی غلاصہ نہیں۔ تو بات اور بھی کھل کر سامنے آئے گی۔

اگر اب بیت کا ہر فرد (قائم با مراثنہ)، اور (حادی الی دین اللہ) ہے۔ لیکن کافی اور سکل طور پر ان اوصاف کا ملک وہ امام ہے۔ جس کا نام اور ولادتیت لوگوں میں جانتے۔ اور ابھی وہ ظاہر نہیں ہوا۔ ہاں جب تین سوتیرہ سچے کے شیعہ موجود ہو جائیں گے۔ تو پھر ان کا ظہور ہو گا۔ تو عات بات ہے۔ کہ امام رضا کے زمانہ تک یہ موقوف نہیں آیا۔ بلکہ مذہب شیعہ میں آج تک اس امام کا ہمہ ہوئیں ہوا۔ جس سے معلوم ہوا۔ کہ اس درسے سے کر آج تک تین سوتیرہ ایسے شیعہ نہیں پائے گئے۔ جن کی موجودگی

امام قائم کے نہور کا بسب بنتی۔ اگرذ اہن میں یہ خیال ہے کہ تین سوتیرہ کہاں آج کو گروڑوں شیعیان میں موجود ہیں۔ اور لاکھوں اس سے پہلے دور میں ہوئے ہیں۔ تو اس کا سیدھا سادہ جواب یہ ہے۔ کاگریہ واقعی پکے مون میں۔ تو پھر امام قائم ظاہر کیوں نہ ہوئے؟ کیوں چھپے بیٹھے ہیں؟ اگر امام رضا کا قول تسلیم کریا جائے جو بوج مصوم ہونے کے قابل تسلیم ہے۔ تو پھر انا ناپڑے گا۔ کہ شیعوں کی یہ کثرت ان لوگوں کی ہے۔ کہ جن کے بارے میں خود امام رضا رضی انصاری عزہ نے فرمایا۔ کہ اگر میں ان کا امتحان گوں۔ تو زے مرتد ہمیں گے۔ اور لاگران کا پھوڑ ہمیں کروں تو ہزاروں میں سے ایک بھی مخلص نہ گا۔ یعنی زبانی جسی خرچ کرنے والے تو بیت ہیں۔ جو لاکھوں گروڑوں کی تعداد میں میں گے۔ لیکن جن میں ارتدا و نہیں۔ اور جو اخلاص سے نہور ہیں۔ وہ تین سوتیرہ بھی نہیں ہیں۔ اگر یہ بات تسلیم نہ کی جائے۔ تو پھر انا ناپڑے گا۔ کہ امام رضا رضی امداد تعالیٰ عزہ نے جھوٹ بولنا۔ اور جو جھوٹ کی نسبت شیعہ ہو کر ان کی مرفت کرے گا۔ وہ بجلال شید کا ہے کارہ؟

ان حوار جات سے ان خواز امور سے صاف ظاہر کر دو فقہ جعفری۔  
کا دار و مدار ان احادیث پر ہے۔ جو امام جعفر صادق رضی انصاری عزہ سے مروی ہی نہیں، اور ان کی روایت کرنے والے ہرگز امام موصوف کے ہاں قابل اعتبار نہ ہتے۔ یہ سارے من گھڑت ہیں۔ اور کذب بیان سے کام لے کر اپنا اوسیدھا کرنے کے لیے ان کو امام صاحب سے مسوب کر دیا گیا ہے۔ اگر کوئی صاحب نظر و عقل مذکورہ حوار جات کو، غیر جانب داری سے ملاحظہ کرے۔ تو وہ یقیناً یہی نتیجہ نکالے گا۔ کہ ”فقہ جعفری“، امام جعفر صادق رضی انصاری عزہ کی روایات و احادیث کے

جمود کا نام نہیں ہے۔ یکو مکا امام صاحب کے نزدیک صرف ایک آدمی قابلِ اعتبار تھا۔ اس کے علاوہ کسی کو آپ نے اپنادین بتایا ہی نہیں۔ اور بقول خود تو حستہ دو تیسہ، ایس گزارے۔

فَاعْتَدِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

## ”فقہ جعفریہ“ کے بے صل ہونے

### کی تیسرا دلیل

امام جعفر صادق رضی عنہیں چھپانے کی تاکید کرتے

رہے۔ اور اسے ظاہر کرنے والے کو اپنا

قاتل تک فرماتے تھے

### اصول کافی

عَنْ مُعَلَّقِ بْنِ نَعْنَيْسَ قَالَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ يَا مُعَلَّقَ أَحْكَمْتَ أَمْرَنَا وَلَا تَدْعُ  
فَانِدَّا مَنْ حَكَمْتَ أَمْرَنَا وَلَمْ يُذْعَدْهُ أَعْزَزَ اللَّهُ

بِهِ فِي الدُّنْيَا وَجَعَلَكَ نُورًا بَيْنَ عَيْنَيْهِمْ فِي  
الْآخِرَةِ وَجَعَلَكَ ظُلْمَمَةً تَقْرُوَةً إِلَى الْجَنَّةِ

يَا مُعَلَّىٰ مَنْ أَذَعَ أَمْرَنَا وَلَمْ يَحْمِدْ أَذَلَّهُ  
إِنَّهُ يَهُ فِي الدُّنْيَا وَنَزَعَ الشُّورَ مِنْ بَيْنِ  
عَيْنِيهِ فِي الْآخِرَةِ وَجَعَلَهُ ظُلْمَةً تَمُودُهُ  
إِلَى النَّارِ يَا مُعَلَّىٰ إِنَّ التَّقْيَةَ مِنْ دُبُّيْنِ  
آبَائِيْنِ وَلَا دُبُّيْنِ لَا تَقْيَةَ لَهُ يَا مُعَلَّىٰ إِنَّ اللَّهَ  
يُحِبُّ أَنْ يُعْبَدَ فِي السِّرِّ كَمَا يُحِبُّ أَنْ يُعْبَدَ  
فِي الْعَلَانِيَّةِ يَا مُعَلَّىٰ إِنَّ الْمُسْتَوْعِيْعَ لَا مُسْرِنَا  
كَالْجَاهِدِ لَهُ۔

راصموں کا فی جلد دو مص ۲۲۲

کتاب الاحیان و الکفر مطبوعہ

تلہزان طبع جدید

ترجمہ:

فرمایا حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے اے مثل ہمارے  
امر کو چھپا د۔ اور ظاہر نہ کرو۔ جو ہمارے امر کو چھپائے گا اور  
ظاہر کرے گا تو اپنارس کو دنیا میں عزت دے گا۔ اور آخرت  
میں اس کی دونوں آنکھوں کے درمیان ایک نور ہو گا جو اسے  
جنت کی طرف لے جائے گا۔ اور اسے مثل جو ہمارے امر کو  
ظاہر کرے گا۔ اور نہیں چھپائے گا۔ تو خدا اسے دنیا میں ذلیل  
کرے گا۔ اور آخرت میں اس کی دونوں آنکھوں کے بیچ سے  
نور کو ٹھیک نہ کرے گا۔ اور تاریکی اسے ٹھیک کر دوزخ کی طرف لے  
جائے گی۔ اے مثلی۔ تقیہ میرا اور میرے آباء کا دین ہے۔

جس کیلئے تقدیر ہیں اس کے لیے دین نہیں۔ اے مغلی اثر  
پوشیدہ عبادت کو اسی طرح دوست رکھتا ہے۔ جیسے قاہر  
عبادت کو۔ اے مغلی ہمارے امر کو ظاہر کرنے والا ایسا ہے  
جیسے ہمارے حق کا انکار کرنے والا۔

### اصول حکایتی

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَا مُسْكِمَانُ  
إِنَّكُمْ هَلَّى دِينِ مَنْ كَتَمَ أَعْزَزَهُ اللَّهُ  
وَمَنْ أَذْأَعَهُ أَذْلَلَهُ اللَّهُ

(اصول کافی جلد دو حصہ ۴۲۴)

ترجمہ:

فرمایا امام جعفر صادق رضی اثر عنہ نے اے سینیمان تم اس  
دین پر ہو کر جس نے اس کو چھپایا اثر نے اس کی عزت دی  
اور جس نے اس کو ظاہر کیا۔ اثر نے اس کو ذلیل کیا۔

(اٹھانی ترجمہ اصول کافی بیلڈاروم ۲۳۵)

(مطیرع کراچی)

### جامع الاخبار

قَالَ الصَّادِقُ (عَلَيْهِ السَّلَامُ) مَنْ أَذْعَنَ عَلَيْنَا  
شَيْئًا مِنْ أَمْرِنَا فَهُوَ كَمَنْ قَتَلَنَا عَمَدًا أَوْ كَمْ

یقتننا خطاً -

(بائیں الخبراء ۱۰۸/ الفصل الثالث  
والاربعون فی التقیہ  
مطہرہ نجف اشرف)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اثر عنہ نے فرمایا۔ جس نے ہمارے امریں سے  
کسی امر کی اشاعت کی۔ اور اس کو ظاہر کر دیا۔ تو وہ اس شخص کی طرح  
ہے۔ جس نے ہمیں جان بوجہ کرتل کیا۔ اور بھول کر یافلسطی سے  
قتل نہ کیا۔

### اصول کافی

قَالَ أَبُو جَعْفَرَ وَلَا يَهُ أَسْرَهَا إِلَى جِبْرِيلَ  
وَأَسْرَهَا جِبْرِيلُ إِلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَسْرَهَا مُحَمَّدٌ إِلَى عَلِيٍّ وَأَسْرَهَا  
عَلِيٌّ إِلَى مَنْ شَاءَ شَرَرَ شَفَرَ تَذَمَّرَ يَعْوَنَ ذَالِكَ -

(اصول کافی بذرداول ص ۲۲۳)

ترجمہ:

امام یا قریب اثر عنہ نے فرمایا۔ اللہ تعالیٰ نے دلایت کا راز  
جبیریل کو بتایا۔ اور پھر جبیریل علیہ السلام نے یہ راز حضور صلی اللہ  
علیہ وسلم کو عطا کر دیا۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہی راز حضرت  
علی المرتضیؑ کے پر دیکیا۔ اور انہوں نے جسے چاہا تو سے عطا

کر دیا۔ پھر تم لوگ اس لازمی و لائیت کی اشاعت کر رہے ہو۔ اور اسے ظاہر کر رہے ہو۔

### لمحہ فکر یہ

قارئین کرام! حضرت امام جعفر صادق رضی اشاعر نے معلیٰ نامی شخص کو جو کچھ فرمایا۔ آپ وہ ملاحظہ کر کے ہیں۔ یعنی آپ کے دین کو چھپانا باعث عزت اور بروز ختنگوں کی ٹھنڈگی ہے۔ اور اس کی اشاعت و اظہار بسب ذلت اور کل قیامت کو نور چین جانے کا ذریعہ ہے۔ وہ چینی سے۔ اور ہمارا قصداً قاتل ہے۔ ان امور کو سامنے رکھتے ہوئے ہر وہ شخص لہجیں کو امام جعفر صادق رضی اشاعر نے سے عقیدت اور محبت ہو گی۔ اور یہ چاہتا ہو گا کہ میں دنیا و آخرت میں ذمیں دیے تو رہونے کی بجائے باعثت اور قدر والابنوں اور امام کے عمد़ہ قتل کے گناہ سے بچوں۔ وہ کبھی بھی امام صاحب کی حدیث کسی کے سامنے ظاہر نہ کرے گا۔ کیونکہ ایسا کرنے سے وہ امام صاحب کے ارشادات مذکورہ کا منکر اور وقت کو ضائع کرنے والا ہوتے ہوئے روزخی بنتا گوارا کیسے کرے گا۔ بلکہ امام جعفر صادق رضی اشاعر نے کے ایک اور فرمان کو اگر مدنظر رکھا جائے

### اصول کافی

حَكَانَ أَبِي يَقْوُولَ وَأَبِي شَيْعَيْ أَفَرِيْ لِعَيْنَيْ،  
بِحَقِّ التَّقْيَةِ۔

(اصول کافی جلد یوم ص ۲۲۰)

ترجمہ نہ ہیرے والد فرماتے ہیں۔ کہ دین کو چھپانے والقیہ کرنے اسے بڑھ کر میری انجمھوں کی خنثیک اور کون سی چیز ہو سکتی ہے؟) کو الہنظر رکھا جائے تو امام جعفر صادقؑ کی اسکو کوئی تقدیر کے سی اور چیز سے خنثاً نہیں کیا جا سکتا۔ ان حالات میں امام باقرؑ اور امام جعفرؑ کے ارشادات و احادیث کو ظاہر کرنا گویا ان کی انجمھوں میں آگ ڈال کر جلانے کے مترادف ہے۔ تو ایسا درہ ہی کرے گا۔ جو ان کا دشمن ہو گا۔ ورنہ ایک محبت کی اول و آخر ہی کو شش ہو گی۔ کہ وہ ایسا کام کرے گا۔ جس سے ان کی انجمھیں خنثی ہوں۔ اور اپنی زندگی اور آخرت باعترت بنائے۔ امام جعفر صادقؑ رضی اللہ عنہ نے توزیبائی کریں کو حکم حکمل اپنے مدھب کی اشاعت کا حکم دیا۔ اور نہ ہی تحریری طور پر کسی کو اپنے کچھ عطا قرایا۔ اور نہ ہی اور کسی طریقے سے اپنے مدھب کو چھیلانے کی اجازت دی۔ اس صورت حال کے پیش نظر بھی اگر کوئی یہ کہے۔ کہ وفقہ جعفریہ، امام جعفر صادقؑ رضی اللہ عنہ اور ان کے والد امام باقرؑ کی اشاعتہنہماں کی احادیث اور اقوال کا نام ہے تو اس سے بڑھ کر بے وقوف اور کون ہو گا۔

ہو سکتا ہے۔ کہ اپنے فہمن میں یہ بات آتی ہو۔ کہ امام جعفر صادقؑ رضی اللہ عنہ نے اپنی احادیث اور اپنے ارشادات و اقوال کی اشاعت سے ایک منحصر مدت تک روکا ہو۔ اس کے بعد اس کی اشاعت کی اجازت مسے دی گئی ہو۔ اور پھر اشاعت کی اجازت ہونے کے بعد وفقہ جعفریہ کی تدوین و ترتیب و جو دو میں آتی ہو۔ تو اس کا جواب یہ ہے۔ کہ خود امام صاحب موصوف نے یک اور ارشاد میں اس امر کی وضاحت کر دی ہے۔ کہ دین کا چھپانا کب تک ہو گا۔ فرماتے ہیں۔

مَنْ تَرَكَ تَبَيَّنَةً قَبْلَ حَرُوقِ حَاجَ قَائِمَنَا فَلَيَسَ مَنًا۔ جس نے

تفید (دین کو چھپانا) امام قائم کے فرقہ سے پہلے چھوڑ دیا۔ وہ ہم میں سے نہیں ہے (بکوالہ جامی الصحا فصل ۲۷ ص ۱۰۸) اور دیریات واضح ہے کہ آج تک امام قائم کا ٹھوڑا نہیں ہوا۔ اس لیے امام جعفر کے ارشاد کے مطابق آج بھی دین خاہر کرنا اُسی طرح کا تکمیل ہے جس طرح آپ کے درمیں تھا۔ اور آج بھی فقہ جعفر کو ظاہر کرنے والا امام صاحب کا عملہ قاتل ہے۔ اور جو عملہ امام صاحب کا قاتل ہو اس کے دوزخی اور بے ایمان ہونے میں کے شک ہو سکتا ہے۔ ایسے قاتلان امام جعفر دوزخیوں، ایسے غیر قبول اور کلمے مندوں نے خود ماختہ دین کو «فقہ جعفر» کا نام دے کر وگوں کی آنکھوں میں مٹی ڈالنے کی کوشش ہے۔ ان شواہد و واقعات سے باسکل ظاہر ہے کہ «فقہ جعفر»، حضرت امام باقر اور امام جعفر رضی اصرعہ کی طرف دھوکہ دینے کے میں مسوب کی گئی ہے۔ اور اس فکر کے نام سے جبر و ایات ان انگر سے مردی ہیں۔ وہ ان کی نہیں بلکہ کسی نے گھر بیٹھ کر تراشی ہیں۔ «فقہ جعفر»، ہرگز ہرگز ان انگر اہل بیت کی نہیں ہے۔ یہ ایک فانہ ساز فقرہ کے سوا کچھ بھی نہیں۔

فَاعْتَدُ وَايَا اُولِي الابصار

## فقہ جعفریہ کے بے اصل ہونے کی

### پھوٹھی دلیل

گزشتہ اوراق میں شید کتب کے خواہ جات سے اپنی بات ملاحظہ کرچکے ہیں۔ کہ امام جعفر صادق اور امام باقر رضی اللہ عنہما سے جن لوگوں نے احادیث کی روایت کی۔ وہ ثابت نہیں۔ بلکہ ان حضرات نے ان راویوں کو کوئی صریح سنائی یا بتلائی ہی نہیں۔ صرف ایک ارمی پر امام صاحب کو اعتماد تھا۔ اس سے بتلائے رہے۔ لیکن اُن روایات میں بھی ”یار لوگوں“ نے گھپل کئے۔ اور ان میں بھی ادھر ادھر کی اپنی باتیں درج کر دیں۔ یہاں تک کہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کو اپنے دور میں ہی اس کا علم ہو گیا۔ اور اپنے اس سند میں فرمایا۔

### رجال کشی

حَدَّثَنِي هَشَامُ بْنُ الْحَكْمَرُ أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ  
(ع) يَقُولُ لَا تَقْبِلُوا عَلَيْنَا حَدِيْثًا إِلَّا مَا وَافَقْنَ  
الْقُرْآنَ أَوِ السُّنْنَةَ أَوْ تَحِدُّهُ وَنَ مَعَهُ شَاهِدًا مِنْ  
أَحَادِيْثِنَا الْمُتَقَدَّمَةِ فَإِنَّ الْمُغَيْرَةَ بْنَ سَعِيْدِ  
لَعْنَهُ اللَّهُ دَسَّ فِي كُتُبِ أَصْحَابِ أَهْلِ الْأَحَادِيْثِ

لَرْ مُحَمَّدَتْ بِهَا أَتَى۔

(رِبَالْ كُشَى م ۱۹۵ ذِكْرِ مُنْيَرَ بْنِ سَيِّد  
مُبْرُو عَرَبِيَّا)

فَرَجِمَهُ:

ہشام بن حکم نے امام جعفر صادق رضی اشتر عنہ کو فرماتے وہ نہ کہ  
ہماری کسی حدیث کو اس وقت تک قبری نہ کرو جب تک وہ  
قرآن یا سنت کے موافق نہ ہو۔ یا اس کی تائید کی گواہی ہماری  
پہلی احادیث نہ کرتی ہوں۔ کیونکہ یہ بات پچھی ہے۔ کہ مُنْيَرَ بْن  
سَيِّد لعنتی نے میرے والد امام باقر رضی اشتر عنہ کے اصحاب کی  
کتابوں میں ایسی بہت سے احادیث گھسٹیر دی ہیں جو میرے  
والد نے بیان نہیں فرمائیں۔

امام جعفر صادق رضی اشتر عنہ کا معمول صرف ایک شخص تھا جس کا نام  
عبد اللہ بن ایظور ہے۔ اور یہ بات اصول حدیث کا ہر ایک طالب علم جانتا ہے  
کہ صرف ایک آدمی کی روایت سے حدیث متوالی یا مشہور کا درج نہیں  
پاتی۔ لہذا اجر و دیانت ابن ایظور کے واسطے سے امام جعفر صادق رضی اشتر عنہ  
سے مردی ہے۔ وہ سراسر خبر داحد کے ضمن میں آئیں گی۔ اب خبر و احمد میں  
بھی جب مُنْيَرَ بْنِ سَيِّد جیسے مخنوں نے کمی بیشی کر دی۔ تو پھر ان پر عمل کرنا  
ہرگز لازم نہ رہا۔ اسی لیے امام نے فرمایا۔ کہ مجھ سے مردی احادیث کو قرآن د  
ست پر پیش کر د۔ اگر موافق ہوں۔ تو بہتر در نہ چھوڑ دو۔ روایت بالا میں  
تو امام نما حب نے کتاب اشتر کے بعد سنت اور پھر اپنی احادیث متقدہ سر  
پر پیش کرنے کا مشورہ دیا۔ لیکن ان کی طرف سے وہ احادیث جو متقدہ سر کے

ضمن میں آتی ہیں۔ وہ بھی تو فرد واحد سے مردی ہیں۔ اور ان میں بھی دخل اندمازی ہو چکی تھی۔ اس حقیقت کے پیش تظر اپنے ایک مقام پر دو ٹوک طریقہ سے صرف قرآن کریم پر پیش کرنے کا حکم دیا۔ حوار ملاحظہ ہو۔

### الامالی شیخ صدوق

عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُسْلِمَ أَكْوُنِي عَنِ الْقَادِيِّ  
جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ (ع) عَنْ أَبِيهِ بُشْرٍ جَعْدَةَ قَالَ  
قَالَ عَلَيَّ (ع) إِنَّ عَلَى الْحُكْمِ حَقِيقَةً وَعَلَى الْعُلَمَاءِ  
مَسَوَابٌ شُورٌ فِيمَا وَأَفْقَ حِكْمَاتَ الْمُلْكِ فَمَدْعُوهُ وَمَا  
خَالَفَ كِتَابَ اللَّهِ فَمَدْعُوهُ .....

(الامالی شیخ صدوق اپنی انسانی و فریب)

من ۶۲۱ مطبوعہ قم

ترجمہ:

اسماعیل بن مسلم کوئی حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے واسطے ان کے والد وہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں۔ کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ کہ ہر حق پر حقیقت اور ہر صواب پر فور ہے۔ لہذا ہماری ہر دوہ دریث جر کتاب اللہ کے موافق ہو۔ اس پر مل کر دو۔ اور جو اس کے مخالف ہو۔ اُس سے چھوڑ دو۔

اب جیکہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی احادیث میں من گھرست باول کے اضافہ سے بچنے کا ایک ہی طریقہ رہ گیا ہے۔ کہ ان حضرات کی مردیات

کو قرآن کریم پر پیش کیا جائے گے۔ اگر موقوفت ہو جائے تو ہر سو روزہ قرآن پر عمل کرو اور ان سے مردی احادیث کو چھوڑ دو۔ اب حیران کن مرحلان پہنچا ہے۔ کوئی طرف انہیں بیت اپنی مرفقیات کی پرکھ کے لیے قرآن کریم کا لاستہ دکھاتے نظر آتے ہیں۔ اور دوسری طرف انہی حضرات کی زیارتی دوڑک ایسی روایات کتب شیعہ میں بکثرت موجود ہیں۔ کہ موجودہ قرآن «نا مکمل اور معرفت» ہے اس کی تفصیل «تحریف قرآن» کے موضوع میں آپ علامہ جعفر یہ میں ملاحظہ فرمائے چکے ہیں۔ صرف ایک دو حوالہ جات پیش کیے جاتے ہیں۔ ملاحظہ ہوں۔

### انوار فہمانیہ

إِنَّهُ قَدْ إِسْتَفَاضَ فِي الْأَخْبَارِ أَنَّ الْقُرْآنَ لَمْ يُأْنِزْ  
لَهُ رِيْفَةً إِلَّا أَمْبَيْرَ الْمُؤْمِنِينَ بِوَصِيَّةِ وَنَ  
الشَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَبَقَى بَعْدَ مَوْتِهِ  
مِسْنَدًا أَشَهِرُ مُشَغِّلًا بِجَمِيعِهِ فَلَمَّا جَمَعَهُ الْحَكَمَاءُ  
أُنْزَلَ أَنْتَ بِهِ إِلَى الْمُتَخَلِّفِينَ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ لَعُمَرَ هَذَا حِكْمَاتُ اللَّهِ لَمَّا أُنْزِلَ  
فَقَالَ لَهُ عُمَرُ جِنْبُ الخطَابِ لَا حَاجَةَ لَنَا إِلَيْكَ وَلَا إِلَى  
مَنْ أَنْتَ عِنْدَنَا قُرْآنٌ حَبَّبَهُ عُثْمَانُ فَقَالَ لَهُ عُمَرُ  
عَلَيْكِ عَلِيُّكُو السَّلَامُ لَئِنْ تَرَوْهُ بَعْدَ هَذَا الْبَيْوِ مِنْ وَلَأَ  
بَرَأُهُ أَحَدٌ حَتَّى يَنْظَهِرَ وَكَذِي الْمَهْدِيَّ عَلِيُّكُو السَّلَامُ  
وَفِي ذَلِيلِ الْقُرْآنِ زِيَادَاتٌ حَكِيمَةٌ وَهُوَ خَالِيٌّ مِنَ الْتَّحْرِيفِ۔

انوار فہمانیہ ص ۳۶۰ نوری الصریح بلدوڑا مطبوعہ تبریزی طبع چیدریں ۱۳۶۰ ہجری ترمذی

## ترجمہ:

بیت سی اخبار صحیفیں اس بارے میں ہیں۔ کہ قرآن کریم جس طرح آتا رہا گیا اس طرح دیکھی طور پر حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے بروائی کیے جسے جمع نہ کیا۔ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم آپ کو وہ قرآن کریم جمع کرنے کی وصیت فرمائی انتقال فرمائے۔ تو علی المرتضی رضی اللہ عنہ آپ کے انتقال کے بعد چچہ مہینے متواتر اس کے جمع کرنے میں مشغول رہے جب آپ نے اس ترتیب اور تعداد پر جمع کر لیا۔ جس پر قرآن اتراتھا تو جمع شدہ نسخے کر کر آپ ان لوگوں کے پاس تشریف لائے جو رسول اللہ علیہ وسلم کے انتقال کے بعد خواہ مخواہ خلیفہ بن علی تھے۔ آپ نے انہیں کہا کہ یہ جمع شدہ قرآن کریم کا وہ نسخہ ہے جو میسا اترالیسا ہیں اکٹھا کر دیا گیا ہے۔ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ بوس۔ اے علی! انہیں تمہاری ضرورت ہے۔ اور نہ تمہارے جمع کردہ قرآن کی۔ ہمارے پاس حضرت عثمان علی رضی اللہ عنہ کا جمع کردہ قرآن موجود ہے۔ یعنی کہ حضرت علی المرتضی برے۔ اچھا اگر ایسا ہی ہے تو پھر تم آن کے بعد اس (یعنی میرے جمع کردہ) قرآن کو نہ دیکھ پاؤ گے۔ اور نہ کوئی دوسرا اسے دیکھ کے گا۔ ہاں جب میرے بیٹے ہمدی کا ظہور ہو گا۔ تو پھر دیکھا جائے گا۔ اس قرآن میں جو حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے جمع کیا تھا۔ پہنچت اسی آیات تھیں۔ جو موجودہ قرآن میں نہیں۔ اسی لیے وہ تحریب سے فالی تھا۔ (اور اس میں تحریب ہے)

## النوار نعماتیہ

إِنَّ تَسْلِيمَ مَوَاتِرِهَا عَنِ الْوَحْيِ الْأَلِمِيِّ وَحَكُونَ  
الْحَكْلِيِّ قَدْ نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ يُقْضِي إِلَى  
طَرِيقِ الْأَخْبَارِ الْمُسْتَقِيَّةِ بِمِلْكِ الْمُتَوَاتِرِ وَالَّذِي أَنْتَ  
يُصَرِّي بِهِ أَعْلَى وَقْوَعِ التَّحْرِيرِ كُيْنَتِ فِي الْقُرْآنِ كَلَمًا  
وَمَادَةً وَإِعْرَاءً

النوار نعماتیہ جلد دوم ص ۲۵۳ نوری الصری

مطبوعہ تبریز (طبع جبریہ)

(طبع قدیم قلمی نسخہ ص ۲۳۶)

ترجمہ:

اگر تسلیم کر دیا جائے کہ موجود قرآن کریم متواتر اسی طرح مکمل ہے  
جس طرح اللہ تعالیٰ کی وحی آتی رہی۔ اور یہ بھی تسلیم کر دیا جائے  
کہ صرف آنہا ہی حضرت جبریل امین سے کرائے تھے۔ تو پھر  
ان اخبار کو چھینکنا پڑے گا جو صراحت کے ساتھ اس میں تحریف  
کے وقوع کی نشاندہی کرتی ہیں۔ حالانکہ اسی اخبار شہور ہیں۔ بلکہ  
متواتر ہیں۔ اور ان سے واضح طور پر ثابت ہوتا ہے۔ کہ موجود  
قرآن از روئے کلام، مادہ اور اعراپ کے تحریف شدہ

ہے:

ملحہ فکر یا س:

قارئین کرام: ہر سکتبہ فکر کی فقہ کا اخذ قرآن کریم بالاتفاق ہے۔ اور

پھر سنتِ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور اجماع وغیرہ۔ اسی طرح شیعہ فقہ بھی قرآن کریم اور احادیث ائمہ اہل بیت سے مانخذ اور مستحب ہے جب ہم ان دونوں مانخذوں کو دیکھتے ہیں۔ تو نہ قرآن قابلِ استیا ط اور نہ احادیث ائمہ، قابلِ اعتبار۔ کیونکہ ائمہ اہل بیت نے اپنی احادیث میں موضوع احادیث کی بہتانات کی وجہ سے آنحضرت کے قبول کرنے سے منع کر دیا۔ اور پھر احادیث کی کو چاری احادیث کو قرآن پر مشکل کر کے صحیح اور غلط کا امتیاز کر لینا۔ جو موافق ہو وہ صحیح اور جو نام موافق وہ غیر صحیح ہا ب جب جب اس طریقہ پر عمل کرنے کے لیے قرآن کریم کی حرف و رُخ کیا۔ تو ابھی ائمہ کی روایات نے موجود قرآن کو محترف اور ناممکن کہر دیا۔ اور غیر محترف و ممکن قرآن جو حضرت علیؑ نے جنت کیا تھا۔ وہ تھا لیکن وہ اسی وقت سے آج تک بلکہ امام محمدی کے قہر تک کسی کو دیکھنا نصیب نہ ہو گا۔ اب ان کی احادیث کی جانچ پڑتاں کے لیے انہیں کہاں پیش کریں۔ قرآن محترف ہے۔ اس لیے وہ خود ناقابلِ لعین، احادیث میں من گھر روایتیں بخشنہ اور نامقبول۔ جب موجود قرآن اور روایات ائمہ اہل بیت دونوں ہاتھ سے گئے۔ تو پھر وہ فقہ جعفریہ، کن بیساکھیوں پر کھڑی ہو سکتی ہے۔؟ وہ بیساکھیاں اور ستونِ ران کے نام نہادیت ائمہ محمدی، اور جمیع اسلام میں۔ جن سے امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیزاری کا اظہار فرمایا۔ اور ان پر لعنت کی۔

فَاعْتَدِرْ وَأَيَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

## ایف فریب

اور

اس کے دو جواب

اہل شیعہ یہ کہتے ہیں کہ جو لوگ فقہ جعفریہ کے متولی ہیں۔ (ابو بصیر، زید الراء محمد بن مسلم، برید بن معاویہ وغیرہ) ان حضرات پر امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے سنت کی۔ لیکن وہ بطور تعلیمہ تھی۔ اسی طرح آپ نے جو اپنے دین چھپانے کی ہدایات دی تھیں۔ وہ بھی از روئے تعلیمہ تھیں۔ اس لیے اگر تعلیمہ سے ہدایت کر دیجھا جائے۔ تو یہ چاروں بانیوں فقہ جعفریہ کو ملعون تھے۔ اور نہ ہی امام جعفر کی احادیث کی روایت کرنا چاہیز تھا۔ اس لیے ان حضرات نے امام موصوف سے جزو روایات بیان کیں۔ وہ فقہ جعفریہ کی اصل بن سکتی ہیں اس لیے فقہ جعفریہ "بے اصل" نہیں۔ اہل شیعہ نے اس طرح اپنی فقہ کو صحیح اور درست ثابت کرنے کی کوشش کی۔ اور چار متولیوں کو دیکھ سے بچانے کا فرض ادا کر دیا۔ لیکن ہم ان کی اس کوشش کو فریب اور دھوکہ سے تبریکتے ہیں۔ جس کی دو وجہات پیش فرماتے ہیں،

## اول:

اس بات پر تمام کتب اہل تشیع یک زبان میں ۔ کہ ”فقہ جعفریہ“ کا وجود امام باقر اور امام جعفر صادق رضی اشعر عنہما کی طرف مسرو بے۔ اور ان دونوں کی طرف اس کی نسبت اس لیے ہے۔ کان کے دور میں بنو ایمہ اور بنو عباس بھی اسیں باہم بوس پر پیکار سئے۔ جس کی وجہ سے ان حضرات کو اپنا مقصد پھیلانے اور راضیٰ نعمت کی اشاعت کا موقعہ مل گیا۔ اور اعلانیہ اس کا پر پار ہوا۔ جیسا کہ اصل و اصول شیعہ میں ”عبد زریں“ کے عنوان سے اس امر کی تفضیل موجود ہے۔ اس کی کچھ سطور اپ بھی ملاحظہ فرمائیں۔

## اصل و اصول شیعہ مترجم

”صادق اآل محمد مسی اشعر علیہ وسلم کا زادہ نسبتًا کافی موافق تھا۔ کیونکہ اموری اور عباسی طائفیں تھک چکی تھیں۔ اصلاحات پیدا ہو گیا تھا۔ ملائیں نظم کے موقع باتے رہے تھے۔ بنابر ایں دبی ہوئی صد ایکیں اور چھپی ہوئی حقیقتیں سنج کی طرح اُبھریں۔ اور روشنی کی طرح پھیل گئیں۔ خوف و خطر کے باعث جو لوگ تقدیمیں نہ تھے وہ بھی مکمل گئے۔ فضام موافق تھی۔ اور راہیں ہموار۔ امام عالیٰ تھا نے تسبیح و تقدیم میں رات دن ایک کر دیئے۔ جو تسبیح و تقدیم کا وہ سلسلہ جس کا اعلیٰ محمد مسی اشعر علیہ وسلم و اآل محمد مسی اشعر علیہ وسلم کی تعلیمات سے تھا۔

درس حقیقی مام ہوا۔ اور لوگ جو حق در جو حق مذہب جعفری تہوں کرنے لگے اس عذر کا تشبیح کی نشر و اشاعت کا لرزی دور کیا جاتا ہے۔ کیونکہ قبل از ایں اس لذت سے اور حکم کھلا مسمازوں نے شیعیت کی جانب رجوع نہیں کیا تھا۔

دریا میں فیض جاری تھا۔ آشنا گاں صرفت خود بھی سیراب ہوتے تھے۔ اور دوسروں کی پیاس بھی بچھاتے تھے۔ بتوں الیاسن و شاء و میں تے اپنی آنکھوں سے مسجد کو فریں چار ہزار علماء کا مجمع دیکھا ہے۔ اور سب کو کہتے سن۔ کہ وحدتی جعفر ابن محمد، یعنی یہ روایت مجھ سے جعفر صادق علیہ السلام نے بیان فرمائی ہے۔“

(اصل و اصول شیعہ مترجم ص ۵۳ مطبوعہ  
رضا کار بک ڈپو لاہور)

### الشافی:

پانچواں دور امام محمد باقر اور امام جعفر صادق علیہما السلام کا تھا۔ چونکہ انہوں کو اپنے رسول کی تعلیم کو تائیقامت یا تی رکھنا منتظر تھا۔ لہذا اس نے یہ بندویست کیا کہ اہل بیت سے عناد رکھنے والوں کو ہاہم دست و گریبان کر دیا یہ وہ وقت تھا۔ جب بھی ایسے کے ایوان حکومت میں زلزلہ آرہا تھا۔ اور بنی عباس اپنی حکومت کا خواب دیکھ رہے تھے۔ اصول اقتدار کی جدوجہد میں خون کی ندیاں بہہ رہی تھیں۔ ہر ایک کو اپنی پیگوڈی بھی سنبھالنا شور تھا۔ لہذا حداوت اہل بیت کی تواریخ کچھ دنوں کے لیے نیام میں چلی گئی۔ اور اپنی نکرنے فریقین کو اماں ہمایں کی طرف سے غافل کر دیا۔ ہمارے دونوں اماموں کو اس وقفہ میں اتنا موقع مل گی۔ کہ مسجد رسول میں درسیں کا آغاز کر دیا۔ لوگ مونزعہ احادیث گئنے لئے کنگئے تھے۔ قرآن کریم کے صحیح مفہوم کا پتہ نہ چلا سکتے تھے۔ مسائل فقیہہ اپنے اصل سے ہٹ کر کچھ سے کچھ ہو گئے تھے۔ وگوں کی ترسی ہوئی نگاہیں امام محمد باقر علیہ السلام

پرپڑیں۔ اور جو ق در جو ق ووگ اس مقدس درس میں شریک ہونے کے لیے دُور دُور سے آنے گے۔ قلدان لکھن گئے۔ اور امام کی زبان سے احادیث صحیحہ سن کر ضبط تحریر میں لانے گے۔ یہ احادیث لکھنے والے چار ہزار سے زائد اہل فضل و کمال تھے۔ اسلامی حکومت کا کوئی شہر کوئی قصیہ ایسا نہ رہا جہاں کے ووگ اس سعادت عظیمی سے محروم رہے ہوں۔

(ویسا چہ اشنا فی ترجمہ قریع الکافی جلد اول

تصنیف سید نظر حسن مطبوع شیعیم بکریہ بکریہ)

### محمد فخریہ:

اصل اصول شیعہ اور اشنا فی کی دو مقامات سے تحریریں آپ نے طاہر کیں۔ دونوں متفقہ طور پر یہی کہہ رہے ہیں۔ کہ امام باقر اور امام جعفر صادق رضی اللہ عنہما کا زمانہ شیعیت کی تبیین و تشرییف کا زمانہ تھا۔ اس دور میں تفیہ رخصت ہو چکا تھا۔ اور ایک وقت میں چار ہزار علماء مسجد نبوی میں موجود امام جعفر کی احادیث سننے اور انہیں تحریر کرنے میں مصروف تھے۔ اسی دور میں امام جعفر صادق و عنیر نے زرایہ، ابو بصیر اور محمد بن سلم پر لعنیں بھیجیں کیا امام موصوف نے بطور تفیہ ایسا کیا تھا ہبھ کہ تفیہ کرنے والے بھی تفیہ چھوڑ کر حکم کھلا سامنے آپ کے تھے۔ ہم معلوم ہوں۔ کہ ان چاروں ستروں پر امام موصوف کی لعنت کسی اور وجہ سے تھی۔ تفیہ کا بہانہ یہاں نہیں چدھا ہاں اسی تاریخی حقیقت کے پیش نظر کچھ رو باہ میں لوگوں نے ان پر لعنت کے بارے میں یہ اختراع کی۔ کہ آپ نے ان پر من طعن اس لیے کیا تھا کہ لوگوں کو ان کے تعلق برداشتی نہ ہونے پائے۔ اور وہ جعفری، سمجھ کر انہیں

قتل کر دیں۔ امام صاحب کو ان چاروں ستون کے بارے میں قتل کا اس قدر خیال تھا۔ اور ان کو جھپانے کی فاطحہ نہ تھک بھیتے رہے۔ تو ان چار ہزار علما کو کبھی کوئی خطرہ درمیش نہ تھا۔ آخر وہ بھی امام جعفر سے احادیث سنتے اور تحریر کر رہے تھے۔ اگر اس دو رسیں (و حضری)، ہونا جان لیوا تھا۔ تو پھر مسجد نبوی میں کھلم کھلا چار ہزار علما کا جم غیر کیا معنی رکھتا ہے؟ ایک طرف تو امام صاحب رضی اشعر عنہ سے چاروں کی تعریف کے یوں پل باندھ جا رہے ہیں۔ کہا گیر سوچ میں ہوتے۔ تو ائمہ انبیاء میں جاتے۔ اور ادھر ان میں سے ایک یعنی جناب زرارہ علیر، علیر کی ان ترا نیاں ملاحظہ ہوں۔

### رجال کشی

عَنْ زَرَارَةَ قَالَ وَاللَّهِ كَوْمَدَ شَيْءٍ بِخُلُقٍ مَا  
سَمِعَتْهُ مِنْ أَيِّنِ عَبْدُ اللَّهِ (ع) لَا تَنْفَخْتُ ذَكْرَ  
الرِّجَالِ عَنِ الْخَشِبِ۔

(ربال کشی ص ۱۲۳)

### ترجمہ

زرارہ کہتا ہے۔ خدا کی قسم! اگر وہ تمام یا تیس جو میں نے امام جعفر صادق سے شنیں تم سے بیان کر دوں۔ تو مردوں کے آتناں میں پھر کوئی کوڑی کی طرح سوتے اور سخت ہو جائیں گے؟ اور پھر یہی زرارہ امام موصوف کو نفس پرست اور عیاش تک کہہ چکا ہے جس پر حزادیات گر رکھے ہیں۔ ایسے پلیدا اور گستاخ کو بچانے کی امام صاحب کو کیا فکر تھی۔

ہندو یہ چالا کی بھی نہیں پڑے گی۔ کہ امام جعفر نے ان چاروں کو ملعون اس یہے کہا۔ کہ ان کی جانیں محفوظ نہیں۔ اور لوگ انہیں میرا سمجھ کر کہیں قتل نہ کر دیں۔

## مقام تعجب:

اہل تشیع کے ایک مجتہد کبیر علامہ مامقانی نے رجال کشی میں شریع بالا عبارت پر اجتہادی کملات لکھاتے ہوئے جو کچھ لکھا ہے۔ وہ ”ایک کربلا دوسرا نیم چڑھا، کام صدق اق نظر آتا ہے۔ مامقانی لکھتا ہے۔ کہ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے۔ کہ وزیر اعظم کو امام صاحب کے محروم راز اور مقرب نامی کا مرتبہ حاصل تھا۔ یعنی امام صاحب رضی اللہ عنہ واقعی وزیر اعظم کو اسی باتیں بتلایا کرتے تھے۔ جن کو وزیر اعظم اگر لوگوں کے سامنے پیش کر دیتا۔ تو ان کے آلات تناسل کوڑی بن جاتے۔ معاذ اللہ ثم معاذ اللہ۔“

مختصر ہے کہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے نہ تو ان پر لعنت بطور تلقینہ کی اور نہ ان کی جانیں بچانے کے لیے۔ بلکہ ان کی گستاخیوں اور لٹی بد و نیاستی و رخیانی کی بنابر ایسا ہوا۔ یکوں نہ کہ ان لوگوں نے امام موسیٰ کاظم کے والد گرامی کے اصحاب کی کتب میں بہت سی ایسی احادیث واقع کر دی تھیں۔ جو انہوں نے بیان ہی نہ فرمائی تھیں۔ اور اسی وجہ سے آپ کو یہ فرماتا پڑتا۔ کہ ہماری احادیث میں بکثرت لگڑ بڑ کر دی گئی ہے۔ لہذا ان پر عمل کرنا چاہر تو ان کی صحت و صدم محت کو یوں معلوم کرنا کہ جو ہماری احادیث قرآن کریم کے موافق ہوں۔ وہ بکھنا ہماری ہیں۔ اور جو اس کے خلاف جائیں۔ وہ ان ملعونوں کی سازش۔ انہیں چھوڑ دینا۔ تو معلوم ہوا۔ کہ صادق اہل محمدی اللہ علیہ السلام

تے ان پر لفظیں ان کے کرتوں کی بنیان پر بھیں۔

(فَاعْتَرُوا يَا أُولَئِي الْأَذْصَارِ)

دوم:-

۱۱۔ تیشیع امام جعفر صادق رضی اشعر عنہ نے جوز رارہ وغیرہ پر لعنت بھیجی، اسے تیقہ پر محول کرتے ہیں۔ اور ان چار ستوں کو وہ امام صاحب کے سچے کپکے معتقد کہتے ہیں۔ یا توں کہہ دیا جائے۔ کہ امام صاحب نے اپنے صیغہ معتقد ان پر غلط شرعاً لعنت بھیجی۔ تاکہ ان کی جانیں بچائی جاسکیں۔ یعنی امام صاحب کو ان کی جان بچانے کے لیے لعنت کرنا پڑی۔ اب ہم اس بہانہ پر یہ پوچھ سکتے ہیں۔ کہ یہاں تو امام جعفر کو اپنی جان کی بجائے زرارہ وغیرہ کی جاتوں کا خطہ تھا۔ تو اپنے تیقہ کیا۔ لیکن وہاں امام حسین رضی اشعر عنہ کو اپنی اور اپنے بہتر ساتھیوں کی جان کا سوال تھا۔ بلکہ تیقہ وہ صرف اتنا کہہ دیتے۔ کہیں نے یزید کی بیعت کر لی۔ تو وہ جانیں بچ جائیں۔ اس قدر شدید ضرورت کے ہوتے ہوئے۔ انہوں نے آقہ زکا۔ اور امک جھٹا کلگزیان پر لانا گوارا نہ کیا اگر شریعت میں تیقہ کا وجد نہ۔ اس سے بڑھ کر اس کی کسے ضرورت بھی۔ اور پھر اس پر ایشیع بڑے فرخے لکھتے اور عقیدہ رکھتے ہیں۔ لَادِ بَنَ مَنْ لَا تَقِيَّةَ لَهُ۔ جس کے پاس تیقہ نہیں وہ بے دین ہے۔ خدا لگاتی کہنا یہ کیا مذہب ہے۔ جو امام حسین رضی اشعر عنہ کو بے دمک اور زرارہ وغیرہ کو پچھومن بنانے پر تھا ہوا ہے۔ یہ حضرات ائمہ اہل بیت کی انہما درج کی تو ہیں بھی کرتے ہیں۔ اور پھر ان کے محبت بھی کہلاتے میں شرم محسوں

نہیں کرتے۔ تیرتے کے متعلق روپڑہ کافی سے ایک واقعہ نقل کیا جاتا ہے۔

### روضۃ الکافی

فَتَالَ لَهُ يَزِيدُ إِنْ لَمْ تُقْرَبْ لَهُ وَإِنَّ اللَّهَ فَتَلَكَ  
فَتَالَ لَهُ الرَّجُلُ لَيْسَ فَتَلَكَ رَأْيَا حَمَّا يَأْعَظُكُمْ مِنْ  
فَتَلَكَ الْحُسَيْنَ بْنَ عَلِيٍّ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَرَابِرَ  
رَسُوْلُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَمْرَيَهُ  
فَقُتِلَ.....

روضۃ الکافی ص ۲۳۵ جلد ۸ مطبوعہ

تہران طبع یزیدیہ حدیث یزیدیہ لعنة اثر  
من علی ابن حسین)

تفصیل:

(یزید بحسب مریہہ منورہ آیا ہے واقعہ شہادت امام حسین کے بعد کا ہے  
تو اس نے ایک قریشی کو طلب کر کے کہا۔ تم میرا غلام بننا پسند  
کرتے ہو؟ پھر میں تمیں شبحوں یا اپنے پاس رکھوں۔ قریشی بولا  
خدا کی قسم! ہرگز تمیں یکوں نکھیر۔ باپ اور جگہ میں افضل ہوں۔)  
اس پر یزید کہنے لگا۔ اگر میری غلامی اقرار نہیں کرتے ہو۔ تو تجویہ قتل  
ہونا پڑے گا۔ قریشی مرد بولا۔ تیرا مجھے قتل کر دینا اتنا بڑا نہیں جتنا  
تو نے امام حسین رضی امیر عنہ کو قتل کیا ہے۔ وہ علی کے فرزند اور  
رسول امیر کے فرستے تھے۔ یہ سن کر یزید نے اُسے قتل  
کروادیا۔

قارئین کرام! ایک عام ادمی اپنی جان کے مقابلہ میں آئیہ کے طور پر یزید کی غلوتی قبول کرنے پر میار نہیں۔ جان دے دیتا ہے۔ لیکن غلط بات نہیں کہتا۔ اور اوہ حرشیعہ لوگ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی اعانت بھیجنے کو تھیہ پر محوں کر رہے ہیں۔ کیا یہ امام سے محبت و عقیدت کا اظہار ہو رہا ہے۔ کہ نہیں ایک عام ادمی جتنا بھی مستقل علی الدین نہیں سمجھا جاتا ہے اور پھر ان کی یادوں گری کا یہ عالم ہے۔ کہ واقعہ نہ کوہہ کے ساتھ ہی امام زین العابدین کے بارے میں یہ ثابت کیا گیا ہے۔ کہ انہوں نے یزید کے اس مطابر کے جواب میں اپنے آپ کو اس کی غلامی میں دینے کا اقرار کر لیا تھا۔ خدا کی قسم! ان لوگوں کو حضرت اہل بیت سے نہ جانے کب کی دشمنی ہے۔ ان کے بارے میں ایسی ایسی باتیں لکھتے اور کہتے ہیں۔ جو اپنے بارے میں کہنا اور سننا پسند نہیں کرتے۔ حضرت احمد اہل بیت کو یہ تعلیم تھی۔ کہ

### نحو البلاغۃ:

لَا تَتَرَكُوا اَلَّا مَرِيَّا الْمَعْرُوفَةَ وَالشَّهِيَّةَ عَنِ الْمُنْكَرِ  
فَيُبَوَّلُ فِي عَلَيِّبِكُرْ شِرَّ اُرْكُمْ تَرَكْ تَدْعُونَ فَلَا  
يُسْتَجَابُ لَكُمْ۔

(نحو البلاغۃ ص ۲۲۲ خطبه ۲۷)

### ترجمہ:

و و دیکھو! نیکی کا حکم دینا اور برائی سے منع کرنا ہرگز ترک نہ کرنا۔ ورنہ تم پر تم میں سے شریر ترین لوگ حاکم مقرر کر دیئے جائیں گے۔ پھر تم دعائیں کر دے گے۔ لیکن وہ قبول نہ ہوگی! جبکہ یہ تعلیم دی گئی۔ وہ تو امر بالمعروف کو چھوڑ دیں۔ اور ہی من المکر سے یا زاجائیں لیکن

ان کے مقابلہ میں ایک عام ادمی اس فریضہ کو سرانجام دیا رہے۔ پہنچو  
تسلیم کیا جاسکتا ہے؟

گوئی شدہ اوراقی میں فقہ جعفریہ کے بے اہل ہونے پر جو ہم نے چار عدد دلائیں قائم کیے ہیں۔ ان سے روز روشن کی طرح غاہرو باہر ہے کیونکہ ان لوگوں کی تزاہی ہوئی ہے۔ جو انہر اہل بیت کے گرد جمع ہوتے۔ میکن اسی خرض کے لیے کہ ہم ان کی ایک اور حکم کر دوں میں ملا کر لوگوں کو گمراہ کریں۔ ان مکاروں اور جھوٹے لوگوں پر نہ امام پا قر کو اعتماد تھا۔ اور نہ ہی امام جعفر صادق رضی انصار عنہ ائمہ لگاس ڈالتے تھے۔ ابھی انہی نے ان ”و بانیان فقہ جعفریہ“ پر انشد کی لعنت اور وہ بھی بار بار رسمی۔ اور بھرپور بانیوں نے اپنے کرتوں کی وجہ سے کہتے سے اپنے مزہ میں پیش اب کر دیا۔ یہی وجہ ہے۔ کہ ان کذب بولوں نے دو فقہ جعفریہ“ میں ایسے ایسے مسائل داخل کر دیئے۔ جو دعویٰ قبول کرنے پر اماماً دہ ہے اور نہ قرآن و سنت نبوی میں اس کی کہیں تائید و تصویب ہے۔ بھک ایک عام مومن ان مسائل کو سن کر سرخham کے رہ جاتا ہے۔ اور زبانِ حال سے اس فقہ پر دو ماتم، کرتے ہوئے کہتا ہے۔ یا خدا! تیرے میک بندوں (انہر اہل بیت) کی طرف ایسے مسائل مسوب کرتے وقت ان ظالموں کو ذرا بھر خوف نہ آیا۔ آئیے فر اس پیاری کو کھوئیں۔ اور اس میں موجود ”خط ناک مسئلہ“ کی نقاب پشانی کریں۔

و بادلہم التوفیق



النَّارُ

## فِحْشَةُ فِرْسَةٍ

# حَكْمَةُ الْأَطْهَارِ

## پانی کے کچھ مسائل

اللہ تعالیٰ نے ہمارت اور صفائی کو ہر مومن کا امتیازی و صفت فرمایا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ **إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّقْوَةَ بَيْنَ وَيْحَةِ الْمُتَكَبِّرِيْنَ۔** یعنی اللہ تعالیٰ اپنی طرف رجوع کرنے والوں اور پاکیزگی و معافی کے خوگوشوں کو پسند فرماتا ہے۔ چونکہ پانی ایک ایسی نعمت ہے۔ جسے اللہ تعالیٰ نے حصیقی اور جھی گندگی کو دور کر کے پاکیزگی عطا کرنے کی صفت دیتے فرمائی ہے۔ یہی وجہ ہے۔ کہ گندگی کو دور کرنے اور پاکیزگی کے حصول کے مسائل پر نعمتے واسطے اپنی قیمتی کتب میں سب سے پہلے درج کرتے ہیں۔ اس بنا پر ہم نے بھی **نفح جفریہ** میں گذ کرنا ہی مسائل سے ابتدا کی ہے۔ لہذا احوالہ جات کی روشنی میں چند مسائل ملاحظہ ہوں۔

# شیعہ مہبہ

ایک بڑے مٹکے میں کتنے کے  
پیشاب وغیرہ کرنے سے وہ  
پانی پاک ہی رہتا ہے

فروع کافی

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ قَالَ سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنِ الْمَاءِ الَّذِي قِيمَةُ مَبْوُلٍ  
الذَّوَابُ وَتَلْعُبُ فِي مِحَلَّابٍ وَيَعْتَسِلُ فِي مِنْجَبٍ  
قَالَ إِذَا حَانَ الْمَاءُ قَدْ رَحْكَرِ لَمْرَبِّيْحَسَّهُ شَيْئًا

۱۴۔ فروع کافی جلد سوہ

ص ۱۲۲ کتاب الطهارة۔

۱۵۔ من لا يحضره الفقيه جلد اول من باب المياه۔

ترجمہ:

محمد بن سلمہ کہتا ہے۔ کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے اس پانی کے بارے میں پوچھا۔ جس میں چوبائیے پیشاب کرتے ہوں، کئے اس میں سے پہنچتے ہوں۔ اور پیشی اس میں خل کرتے ہوں فرمایا۔ اگر پانی کی مقدار دو گز، وہ کے برابر ہے۔ تو وہ بالکل ناپاک نہیں ہو گا۔

پانی کے مقدار کے لیے حوالہ جات کی کتب میں لفظ دو گز، آیا ہے۔ ہم نے ترجمہ میں اسی لفظ کو برقرار رکھا۔ اب اس لفظ کے بارے میں خود کتب شیعہ سے وضاحت دیکھیں۔

### فروع کافی و وسائل الشیعہ

عَنْ يَعْقِبِيْنَ أَصْحَابِيْنَ عَنْ أَبِيْنَ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
قَالَ أَلْخَرُ مِنَ الْمَاءِ تَخُوَّجِيْتِيْ مَذَا قَ أَشَارَ بِنِيْدِهِ  
إِلَى جُمِيْتِيْ وَمِنْ يَلْكَ الْجَبَابَ الَّتِيْ تَخُوَّجُ نُ بِالْمَدِيْنَةِ  
فروع کافی جلد سوم صفحہ ۲۳ وسائل الشیعہ

جلد اول صفحہ نمبر (۲۳)

ترجمہ:

ہمارے بیش اصحاب سے ہے۔ کہ انہیں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کو یہ کہتے رکھنا کر دو گز، پانی کے میرے اس لئے کی مقدار کو کہتے ہیں۔ آپ نے یہ فرماتے وقت اپنے ہاتھ سے ایک لیکے کی طرف اشارہ کیا۔ جو مریہ منورہ میں پائے جانے

وائے ملکوں میں سے ایک ملکا تھا۔

## ایک شبہہ اور اس کا ازالہ!

فرعن کافی کے حوالے سے ہم نے ثابت کیا ہے۔ کہ وو گر،، ایک ملکے کو کہتے ہیں۔ اس پر اگر کوئی شیعہ تڑپے۔ اور کہے۔ کہ ہمارے ہاں وو گر،، ملکے کی مقدار پانی کو نہیں کہتے۔ بلکہ ایک بڑے حوض کو کہتے ہیں۔ جیسا کہ درج ذیل عبارت میں ہے۔

مِنْ لَا يَحْضُرُهُ الْفَقِيهُ

الْخَرُّ مَا يَحْكُونُ تَلَاقَتْ أَشْبَارُ طُولَةَ فِتْ  
عَرَّ مِنْ شَلَّادَةَ أَشْبَارِ رِفْتْ غُمْقِ شَلَّادَةَ  
أَشْبَارِ -

رِمْنَ لَا يَحْضُرُهُ الْفَقِيهُ جلد اول

حفظہ نمبر (۶)

ترجمہ:

گر وہ ہوتا ہے۔ جو (حوض)۔ تین بالشت لمبائیں چھڑا اور تین  
ہی بالشت گھرا ہو۔

جب وو گر،، کا اطلاق حوض پر ہوتا ہے۔ تو پھر ہمارے اور اخوات کے  
لادیں اس پر کوئی اختلاف نہ رہا۔ کیونکہ اختلاف کے نزدیک بڑے حوض میں نجات

گرنے سے پانی ناپاک نہیں ہوتا۔ لہذا اگر فقہ حضرت کے اس مسئلہ پر اعتراض ہے تو اختلاف بھی بھی نہیں سکتے گے۔ اس شہبہ کا ازار ہم یوں کرتے ہیں۔ کہ ۱۔ کوڑہ کا معنی منکار اگر ہم اپنی طرف سے کرتے تو اس سے پچھا چھڑایا جا سکتا ہے۔ یہ معنی ہم نے فروع کافی کے حوالے سے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کا بیان کردہ ثابت کیا ہے۔ اس لیے اس معنی پر اعتراض دراصل امام صادق پر اعتراض ہے۔

۲۔ جو اختلاف کے اس حوض کی نجاست یا اطہارت کا مسئلہ ہے۔ اس سے فقہ حضرت کا معاملہ مختلف ہے۔ وہ اس طرح کہ من لا یکفہ الالغیثہ کے حوالے سے اپنے ملاحظہ کر کرے ہیں۔ کہ یہ حوض تقریباً سارے دو فٹ چوڑا، لمبا اور گہرا ہے۔ اس طول و عرض کے حوض میں جاؤ و پیشہ بکریں۔ کتاب میں یہ کہ اس میں کسی کوئی بھبھی غسل کرے۔ تو ذرا بتلا یعنی۔ کہ یہ بیس تو عقل تسلیم کرتی ہے۔ کہ اتنے پانی میں ایسا ہو سکتا ہے۔ لیکن وہ ہرگز تسلیم نہیں کرتی کہ اس سے غسل کرتے وقت وہ پانی سارے کا سارا حرکت میں نہ آئے۔ اس کے غلاف اختلاف کے نزدیک مذکورہ مسئلہ ایسے حوض کے بارے میں ہے۔ جس کی ایک طرف کو اگر حرکت دی جائے تو دوسرے کنارے کا پانی حرکت میں نہ آئے۔ اور بعض علمانے اس حوض کی لمبائی چوڑائی بھی بیان کی ہے۔

### الهداية مع الدراية

وَيَعْنَفْتُهُنَّرُ قَدَّرُ فِي الْمَسَاجِدِ حَشْرُ فِي  
حَشْرٍ يَذْرَأْ بِعَلِيِّ الْحِجْرِ بَارِسٍ تَوْسِعَتْ لِلَّا نُمِرِ

## عَلَى النَّاسِ وَعَلَيْهِ الْفَوَاحِدِ

(الہدایہ میں الدرایہ جلد اول کا باطھا شاہ

(ص ۳۶ مطبوبہ کلام کپنی کراچی)

تعریف:

بعض علمائے اس حوض کی پیمائش ذکر کی۔ وہ یہ کہ پڑتے کے ناپسے کے دس گز چوڑا اور آنا ہی لمبا ہو۔ اور پیمائش اس یہ ذکر کی لگتی۔ کہ اس میں وگوں کے لیے وسعت اور سہولت ہے، مادر فتویٰ بھی اسی پر ہے۔

وہ دردہ حوض میں نجاست گرنے سے اس طرف بیٹھ کر وضو کرنے کی اجازت دی لگتی۔ جو نجاست گرنے کے مقابر میں ہے۔ یہ نہیں کہ جہاں نجاست گری دہیں سے وضو کرو۔ اس کی وجہ بیان فرمائی۔ کہ نجاست گرنے سے پانی میں دہ گھل ل جاتی ہے۔ جس طرح پانی کو حرکت دی جائے تو پانی اس حرکت کو اپنے مجاور پانی کی طرف دھیتا ہے۔ جب اس حوض کی ایک طرف کے پانی کو کوئی شخص ہاتھ سے حرکت دے۔ اگر دوسرے کارے پر موجود پانی کو متحرک کر دے۔ تو ایسے حوض سے وضوا اور طہارت وغیرہ جائز نہیں۔ یکوئی جس طرح حرکت ایک طرف سے دوسری طرف پہنچ لگتی۔ اس طرح نجاست بھی اتنے پانی میں ایک طرف پر گرد و سری طرف اٹرانداز ہو جائے گی۔ اور اگر دوسرے کارہ حرکت نہیں کرتا۔ تو معلوم ہوا۔ کہ حرکت راستہ میں ہتھی کہیں ختم ہو گئی ہے۔ اسی طرح اتنے بڑے حوض میں ایک طرف گرنے والی نجاست دوسری طرف کے پانی پر اٹرانداز نہ ہونے کی وجہ سے دہاں سے وضو کرنا جائز قرار دیا جا رہے ہے۔ پیمائش کے اعتبار سے ایسا حوض ۱۵ افٹ چوڑا

اور ۵۰ فٹ لمبا ہو گا۔ میں اس کا مجرمی رقم ۲۵ مریع فٹ ہوا۔ لیکن شیوں کا حوض جو سرا دو فٹ چھوڑا اور آنادی لمبا ہے۔ نو ۵۰ مریع فٹ بھی نہیں بنتا۔ اتنے چھوٹے سے حوض میں اگر کتنا دعینہ گھس جائے تو کوئی کارہ نظر ہی نہیں آئے گا۔ کہ چہاں سے وغیرہ کیا جائے۔ اب یہی ہو سکتا ہے۔ کرو، میں سے چھوڑ جھرو۔ اور کلی کرو۔ تاک میں ڈالو۔ چہرہ دھوو۔ بس پھر ایسی ٹھمارت ہو گی۔ کہ اس کی مثال ٹھمارت کسی نے دیکھی اور زہنی ہو گی۔ اور اس پانی سے کمی کر کے جو زیان ورہن کر پا کریں گی اس سے مژذق دھلی۔ ولی اللہ خلیفۃ رسول اللہ یلا فصل، ایسے الفاظ ادا کرے گا۔ تو پھر کب موقع ہے گا۔ اور پھر دران نماز ایسے پاک پانی کی خوشبو سے (جس میں پھر پانے پشاپ کریں) جب خود نمازی تو سکیں حاصل ہو گی۔ تو اسے دوسروں تک پھیلاتے کے لیے بار بار ہاتھوں کا پنکھا اگر نہیں چلا جائے گا۔ تو پھر کب ایسا وقت نصیب ہو گا۔ ہم قربان جائیں امام جعفر صادق رضی اشعر عنہ کی دو رہنمی اور حکمت پر کہا ہوئے نے اپنے نام نہاد محبت کے دعوی مداروں کا پشاپ سے مُنْهُ دھلوایا۔ اور یہ لوگ اسے ٹھمارت سمجھتے رہے۔

# مسئلہ

پاخانہ کا بھرا ہوا ٹوکرا اگر کنوں میں میں گرجا  
 تو کنوں اس پاک ہی رہتا ہے

## الاستبصار

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرَ  
 عَلِيَّ بْنِ السَّلَامِ قَالَ سَأَلْتُهُ عَنْ بِرِّ مَاءٍ وَقَعَ  
 فِيهَا زَنْبِيلٌ مِنْ خُدْرٍ وَيَا إِسَاطٍ أَوْ رَكْبَةٍ أَوْ  
 زَنْبِيلٍ مِنْ يَسْرٍ قَيْنَ أَيَّضَعُ الْوُصُوْعَ وَمَنْهَا فَقَالَ  
 لَا يَأْسٌ -

(۱- استبصار جلد ۶ ص ۳۶)

(۲- وسائل الشیعہ جلد ۶ ص ۱۳۱)

## ترجمہ:

مری بن جعفر کے بھائی علی بن جعفر کہتے ہیں۔ کہیں نے اپنے بھائی  
 سے پوچھا کہ اگر کنوں میں کے پانی میں پا قانے کا ایک ٹوکرہ گرپڑے  
 وہ پاخانہ چلے گوئا ہو رہا تازہ۔ یا گور کا ایک بھرا ٹوکرہ گرپڑے تو

کیا اس پانی سے وضو کرنا درست ہے؟ فرمایا۔ اس میں کوئی حرج نہیں۔ رسمی دہ پاک ہے۔ اس بیان سے وضو کرنے میں کوئی مشکل نہیں ہے)

### ہندیب الاحکام

عن أبي بصير قال قلت لا بعْدَ اللهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
إِنَّا نَسَافِرُ فِيْ بِمَا بَلَيْنَا بِالْغَدَيرِ مِنَ الْمَطْرِ يَحْكُمُ إِلَيْهِ  
جَانِبُ الْقَرِيَّةِ فَيَحْكُمُ فِيْهِ الْعَذْرَةِ وَيَبْوَلُ فِيْهِ  
الصَّبْعِ وَتَبْوَلُ فِيْهِ الدَّابَّةَ وَتَرْوِثُ فَقَالَ أَنَّ  
عَرْضَ فِيْ قَبْلِكَ مِنْهُ شَيْءٌ فَقُلْ هَكَذَا يَعْنِي أَخْرِجْ  
الْمَاءَ بِدِكَّ ثَمَرَ تَوْضِيْحًا فَإِنَّ الدِّينَ لَيْسَ بِمُضِيْقٍ فَإِنَّ اللَّهَ  
عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ لِمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ حُرْجًا فِي الدِّينِ مِنْ حَرْجٍ۔

(۱- ہندیب الاحکام جلد اول ص ۱۴۳)

فِيْ الْمِيَاهِ الْخَمْرِ

(۲- رسائل الشیعہ جلد اول ص ۱۳۷)

(۳- الاستیصال جلد ماعنی ۲۲)

ترجمہ:

ابو بصیر کرتا ہے۔ کہیں نے امام جعفر صادق رضی ائمہ عنہ سے پوچھا ہم دوران سفر بعین دفعہ بارانی تالا بکے پانی سے وضو کرنا چاہتے ہیں جو بستی کے ایک طرف واقع ہوتا ہے۔ اس میں پانی افاضہ ہوتا ہے پچھے پیشاب کرتے ہیں۔ چار پانیے بھی پیشاب کرنے کے علاوہ

اُس میں گورڈ اسلتے ہیں۔ تو کیا ان تالابوں سے ہم طہارت کریا کریں فرمایا۔ اگر تمہارے دل میں یہ سب کچھ دیکھ کر کوئی خیال آئے تو سنی پانی تاپاک ہونے کا تو پھر اس طرح ہریا کرو۔ یعنی ہاتھ میں اس تالاب کا پانی سے کرو ضرور کریا کرو۔ یہو نکل دین میں تسلی نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ «تم پر دین میں کسی قسم کی تسلی نہیں ہے۔»

### مسئلہ ۳:

اگر کنودیں میں خون و شراب یا خنزیر کر پڑے  
تو میں ڈول نکالنے سے پانی پاک ہوتا ہے

### تہذیب الاحکام

عَنْ زَدَارَةَ قَالَ قُلْتُ لَأَنِّي عَبْدُ اللَّهِ عَلِيِّكُمْ وَالسَّلَامُ  
إِنَّمَا قَطَرَ فِيهَا قَطَرَةً دَمِّا وَخَمْرَ قَالَ الدَّمَّ مَرَأَقٌ  
خَمْرٌ وَالْمَيْتَةُ أَوْ لَحْمُ الْخِنْزِيرِ فَإِنَّهُ كُلَّهُ  
وَأَحِدٌ يُنْهَى عَنْهُ عِشْرُونَ دَنَارًا۔

(۱۔ تہذیب الاحکام جلد اول ص ۲۲۳)

(۲۔ وسائل الشیعہ جلد اول ص ۱۳۲)

ترجمہ:

زدارہ کہتا ہے۔ کہ میں نے امام حیثی صادق رضی اللہ عنہ سے اس

کنوئیں کے پانی کے بارے میں پوچھا۔ جس میں خون یا شراب کا ایک تکڑہ گریگا ہو۔ فراستے گے۔ خون، شراب، مردارا اور خنزیر کا گوشت ان سب کا ایک ہی حکم ہے۔ اور وہ یہ کہ میں ڈول نکلتے پڑوہ پانی پاک ہو جاتا ہے۔

### مسئلہ عا

خنزیر کی کھال سے بنے ہوئے ڈول

سے نکالا گیا پانی پاک ہے

### من لا يحضره الفقيه

وَمَسْئِلَ الْعَصَادِ قِمَلَيْتَهُ السَّلَامُ عَنْ جِلْدِ الْخِنْزِيرِ  
يُجْعَلُ دَنَوًا يُسْتَسْقَى بِهِ الْمَاءُ فَسَالَ لَهُ بَاسَ بِهِ۔

(من لا يحضره الفقيه جلد اول ص ۹  
فہ المیاہ (۲))

(۱) - فروع کا فی جلد سوم ص ۷  
کتاب الطهارت

(۲) - وسائل الشیعہ جلد اول ص ۱۲۵ (ابواب)

تذکرہ:

حضرت امام جعفر صادقی رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا۔ کہ اگر خنزیر کی

کھال کا ڈول بنا کر اس سے پانی نکالا جائے۔ تو اس بارے میں کیا ہم  
ہے۔ فرمایا کوئی حرج نہیں ہے۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ زَرَارَةَ قَالَ سَالِتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
عَنْ حَلْدِ الْخَزِيرِ يُجَعَلُ دَنْوًا يُسْتَسْقَى بِهِ الْمَاءُ  
قَالَ لَا يَأْسَ -

(۱- وسائل الشیعہ جلد اول ص ۱۲۹)

(ابواب الماء)

(۲- مَنْ لَا يَعْرِفُهُ التَّقِيَّہ جلد اول ص ۹)

ترجمہ:

زرارہ کہتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے خنزیر کی  
کھال سے بننے ہوئے ڈول سے پانی نکالنے کے مسئلہ پوچھا تو  
فرمائے گے۔ کوئی حرج نہیں ہے۔

تبصرہ:

اللہ رب العزت نے ۱۰۰ انہا حرر علیکھرا ملیتتہ والدہ  
و لحر الخنزیر۔ فرمایا مردار، خون اور خنزیر کا گوشت حرام فرمادیا۔  
یکون لکھنیس ہیں۔ خنزیر کے نجیں میں ہونے کی وجہ سے اس کے جسم کا کوئی  
چھڑا عضو پاک نہیں۔ اللہ تعالیٰ اسے حرام نجیں فرمائے۔ اور فرقہ جعفریہ  
اس کے چھڑے سے بننے ڈول میں پانی نکال کر پانی کو پاک و صاف قرار دیں

اور پانی بھی وہ کہ جس میں چوپائے پیشاب کریں گو بر کریں، گھاؤں کے بچے پیشاب کریں۔ اس میں شراب و خون کے تھرے گرے ہوں۔ ایسے پانی کو اگر پاک کرنے ہے۔ تو خنزیر کی کھال کا ڈول بناؤ۔ اور میں ڈول بکال و بس پانی پاک ہو گیا۔ یہ تو کونوں میں کا حکم ہے۔ جبکہ گھاؤں کے متصل بارانی تالاب کے نہیں اور ناپاک ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ چاہے اس میں مندرجہ بالا نجاتیں کی بھرمار ہو۔ یہاں یہ خیال اُنکا ہے کہ پانی کی مقدار اُن نجاتیں سے زیادہ ہو گی۔ تو اس لیے اُسے پاک ہی قرار دیا گیا۔ لیکن تجھ کی بات یہ ہے۔ کہ اگر پانی اور پیشاب برابر مقدار میں ہوں اور وہ میں جائیں۔ تو پھر بھی پانی پاک ہی رہے گا۔

بیساکہ اہل شیعہ کی مشہور کتاب "من لا يحضره الفقيه" میں مذکور ہے۔

### من لا يحضره الفقيه

وَ قَوْمٌ مُّبِينٌ سَاءَ لَهُمْ مِّيزَانٌ بَقُولٌ وَ مِيزَانٌ بَقُولٌ  
مَا يُءِي فَأَحْتَلَطَا ثُمَّرَ أَصَابَ تُوْبَكَ مِثْمَةً لَمَرْجِنَ  
بِهِ شَامٌ -

(جلد اول صفحہ نمبر ۷)

### قنز حمدہ:

اگر ایک پرناے سے پیشاب اور دوسرے سے پانی گرفتہ ہو۔ اور وہ دونوں میں جائیں۔ پھر یہ بڑا ہو اپنے پیشاب اور پانی تیرے پکڑے پڑ پڑ جائے۔ تو کوئی حرج نہیں۔ یعنی کہ اپاک ہی رہے گا۔ مختصر ہے کہ اہل شیعہ کے ہاں اول تو پانی ناپاک و نہیں ہوتا ہی نہیں۔

اور اگر ہو بھی جائے تو دس میں ڈول را درود بھی خنزیر کی کھال کے بنے ہوئے  
کھال دیئے پر پانی پاک ہو جاتا ہے۔ ان کے ہاں پلیدری اور نجاست کامن  
نام ہی ہے۔ اور اس کا درجہ دنیا پلیدر ہے۔

(فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ)

مسئلہ ۵:

جس پانی سے استنجاع کیا گیا وہ استعمال شدہ  
پانی بھی پاک ہے

نحوی الرسیلم

الْمَاءُ الْمُسْتَعْمَلُ فِي التَّوْضُؤِ لَا أَشْكَالَ فِي كُوْنِيهِ  
كَاهِرًا وَمُظِهِرًا لِلْحَدَّثِ وَالْجُبْثِ كَمَا لَا أَشْكَالَ  
فِي كُوْنِ الْمُسْتَعْمَلِ فِي رَجْعِ الْحَدَّثِ الْأَكْبَرِ  
كَاهِرًا وَمُظِهِرًا لِلْجُبْثِ بَلِ الْأَقْوَى كَوْنِهِ مُظِهِرًا لِلْحَدَّثِ  
أَيْضًا۔

مسئلہ ۱۴۵

مَا فِي الْمَوْسَنَجَاعِ سَوَاعِدُ كَهَانَ مِنَ الْبَوْلِ

اوی الفائیط۔

(تحریر لاویلہ جلد اول ص ۱۲۱ ف)

احکامہ الہیاء تصنیف (موح اٹھ الموسوی

(خینی الرائی انقلاب اسلامیہ ایلان)

متن جملہ:

مسئلہ ۱۲ وضو کے لیے استعمال شدہ پانی کے پاک ہونے  
اور پاک کرنے والا ہونے پر کوئی اشکال نہیں  
ہے۔ یہ بے دھنوریت کو بھی دو کر سکتا ہے۔ اور نجاست کو بھی  
یا اسی طرح اشکال سے خالی ہے جس طرح مثل جنابت (عدالت اکبر)  
کے لیے استعمال شدہ پانی سے جنی آدمی وضو کر سکتا ہے۔ بلکہ بے دھنور  
آدمی کا اس سے وضو کرنا تو زیادہ آسان اور قوی ہے مسئلہ ۱۳ پیش  
یا پانی از سے فاسد ہونے کے بعد جس پانی سے استنجاع کیا گیا۔  
(وہ استعمال شدہ پانی بھی پاک ہے۔ اس سے غسل جنابت  
اور وضو ہر سکتا ہے)

## مسئلہ علٰا:

استنباء میں استعمال شدہ پانی اگر کپڑے  
پر گرپڑے تو کپڑا ناپاک نہیں ہوتا۔

### وسائل الشیعہ

محمد بن النعمان قال قلت لَرَبِّي عَبْدِ الرَّبِّ  
عَلَيْكَ السَّلَامُ أَخْرُجْ مِنَ الْخَلَاءِ فَإِسْتَجَبْ  
بِالْمَاءِ قَيْقَعْ شُوْرِيْ فِي دَالِكَ الْمَاءِ الَّذِي إِسْتَجَبْتُ  
لِهِ فَتَالَ لَرَبِّيْ بِهِ  
الحادیث:

عَنِ الْأَحْوَالِ أَنَّهُ سَأَلَ لِرَبِّيْ عَبْدِ الرَّبِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
الرَّجُلَ يَسْتَجِيْ قَيْقَعْ شُورِيْ فِي الْمَاءِ الَّذِي  
إِسْتَجَبْتُ لِهِ فَتَالَ لَرَبِّيْ فَسَكَّتَ فَتَالَ أَوْ تَدْرِيْ  
لِهِ فَالَّذِي لَرَبِّيْ بِهِ؟ قَالَ قَدْلَتْ لَرَبِّيْ فَتَالَ إِنَّ الْمَاءَ  
أَكْثَرَ مِنَ الْيَدِيْ.

روسائل الشیعہ جلد اول

ص ۱۶۱ / ابواب الماء مطبوعہ

تهران طبع جدید

قرآن مجیدہ:

محمد بن فہم کہتا ہے۔ کہ میں نے امام حضرت صادق رضی ائمہ عنہ سے پوچھا۔ کہ میں پا فناز کر کے فاسخ ہوا پھر میں نے پانی سے استنجا کر کیا اس استنجا کو اس استعمال شدہ پانی میں میرا کپڑا اگر پڑتا (اور کپڑا ہو گیا) تو کپڑا پاک رہا؟ فرمائے گے۔ کوئی حرج نہیں ہے۔

الحمد لله

احول کہتا ہے۔ کہ میں نے امام حضرت صادق رضی ائمہ عنہ سے پوچھا۔ ایک آدمی استنجا کرتا ہے۔ پھر استنجاء کیلئے استعمال شدہ پانی میں کا کپڑا اگر پڑتا ہے۔ (اور وہ اس سے تر ہو جاتا ہے کیا وہ پاک ہے؟) فرمایا۔ کوئی حرج نہیں (یعنی وہ بدستور پاک ہی ہے)۔ پھر کچھ دیر غاموش ہو گئے۔ اور پھر فرمائے گے۔ کیا تو جانتا ہے۔ کہ اس میں حرج کیوں نہیں (یعنی وہ ناپاک کیوں نہ ہوا)۔ میں نے عرض کیا۔ فدا کی قسم: مجھے اس کا علم نہیں ہے۔ پس فرمایا۔ وجہ یہ ہے۔ کہ پانی مقدار میں اس گندگی سے زیادہ ہے جو اس میں استنجاء کرتے وقت میں۔

### وسائل الشیعہ

اسْتَنْجَیْتُ تُسْرِئَرَ يَتَّعَ شَرُّ فِي فِيَّ وَ آنَاجِبَ قَفَانَ  
لَدَّا مَمَّ بَاهَ۔

وسائل الشیعہ۔ جلد اول

تراجیہ:

میں نے استغفار کیا اور میں حالت جنابت میں تھا۔ پھر استغفار کے لیے استعمال شدہ پانی میں میرا کپڑا گر گیا۔ (تو اس کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟) امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ اس میں کوئی حرج نہیں۔ (وہ کپڑا پاک ہے۔)

## تبصرہ:

پیشہ، پا غاز کے بعد (مذکورہ حوالہ جات میں) استغفار کرنے والے کے متعلق یہ موجود نہیں کہ اس نے پانی سے استغفار کرنے سے قبل پتھر یا دُھیل وغیرہ استعمال کیا تھا۔ اسی حالت میں جب پا غاز کے بعد نیز ڈھیلے استعمال کیے اگر کوئی شخص پانی سے استغفار کرتا ہے۔ تو اول اور دو تہ کرے گا۔ جب استغفار کے بعد اس کا جسم پاک نہ ہوتا ہو۔ ورنہ اگر مخرب بالکل صاف ہے۔ تو پھر استغفار کرنے کی ضرورت ہی نہیں۔ اس صورت میں استغفار کرنے والے کے پانی میں پا غاز کی کافی مقدار نظر آئے گی۔ اس مقدار کے ہوتے ہوئے اس پانی کو پاک کہنے کی دلیل یہ تھی۔ کہ پانی کی مقدار جو نجیز زیادہ ہے۔ اس لیے دُھہ پا غاز اس کی طہارت کو نقصان نہ پہنچا سکے گا۔ طہارت ہی نہیں بلکہ وہ پانی پاک بھی ہے۔ اور پاک کرنے کی صلاحیت بھی رکھتا ہے۔ اسی طرح جلیبی اور می پاک بھی ہے۔ اپنے آرٹسال کر پانی سے وصولی۔ تو نعل جنابت کرنے سے قبل اپنے آرٹسال کر پانی سے وصولی۔ تو اس پانی میں منی کے اثرات یقیناً ہوں گے۔ لیکن پانی کی مقدار زیادہ ہوتے کی وجہ سے کوئی فرق نہ پڑے گا۔ آپ حضرات خیال فرمائیں۔ کہ اگر ان مذکورہ صور توں میں پانی پہنچے کی طرح طاہرا و مظہر رہتا ہے۔ تو پھر اس کے نجیس اور

نیا پاک ہونے کی صورت کوئی ہو گی؟ یہی تاکرپانی کی مقدار کم ہو جائے اور بیان از  
منی یا پیشتاب کی مقدار زیادہ ہو جائے۔ اس سے ہٹ کر کسی صورت میں پانی  
کی طہارت اور ٹھہریت میں فرق نہیں پڑتا۔ اور ہر اشہر تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے  
ان اللہ یحب التوابیت و یحب المتطهیرین۔ بے شک الارتعالی  
ابنی طرف رجوع کرنے والوں اور خوب پاک رہنے والوں کو پسند کرتا ہے اور  
اونچنیست مل پانی مگر پرڈا لور پا گاہ اور پیشتاب والا پانی کی کے لیے استعمال  
کرو۔ اس پانی میں بھیگے ہوئے کپڑے کوہن کر نہیں پڑھو۔ سب جائز ہے۔  
فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

### مسئلہ نمبر ۶۷

نحوک سے استبخار جائز ہے

مَنْ لَا يَحْضُرُهُ الْفَقِيهُ

سَعَالَ حَتَّانُ بْنُ سَدِيْدِ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ  
السَّلَامُ فَقَالَ إِنِّي لَبِمَا بُلْتُ هَلَا أَقْتُلُ رَحْلَةَ الْمَاءِ  
وَيَشْتَدُّ ذَالِكَ حَلْقَةَ فَعَالَ إِذَا بُلْتَ تَمَسَّحَتْ فَأَمْسَحَ ذَكْرَكَ  
بِرِّيْقِكَ فَإِنْ وَجَدْتَ شَيْئًا فَتَعْلَمْ مِنْذَ ابْتِ  
ذَالِكَ

د۔ مَنْ لَا يَحْضُرُهُ الْفَقِيهُ مِنْ ۱۰ جلد اول

ترجمہ:

اور حنفی بن مسید یہ تے امام جعفر صادقؑ رضی افسر عنہ سے پچھا رہیں  
بعض و فرعہ پیش اب کرتا ہوں۔ لیکن اس کے بعد استجاء کے کیے  
پانی پر مجھے قدرت نہیں۔ اور یہ بات مجھے سخت ناگوار گزرتی ہے  
فرمایا۔ جب پیش اب سے فارغ ہو جائے تو اپنے ذکر پر تھوک  
مل دیا کہ۔ پھر اگر کوئی چیز تپا ہے۔ تو کہنا یہ اس سے ہے۔

### ملحہ فکریہ

قائدین کرام! اشریف تعالیٰ نے پانی نہ لئے یا اس پر قدرت نہ ہوئے کی  
صورت میں مٹی کو اس کے قائم مقام کر دیا ہے۔ جیسا کہ حدث اصغر اور لا بکر  
کے یہے پانی کی عدم موجودگی کی صورت میں مٹی طمارت کا کام درتی ہے۔ لیکن  
قریان جائیں فقہ جعفریہ کے طریقہ نامے طمارت پر کہا گر کسی شید کو پیش اب  
کرنے کے بعد باتی تیسرہ آئے۔ تو وہ تھوک سے استجاء کرے۔ نامعلوم مٹی  
کے جگہ تھوک کس مصلحت کی بناء پر پیا گی۔ ہر شخص جانتا ہے۔ کہ تھوک سے استجاء  
ایک دفعہ لعاب دکن انگلی سے بھاگ کر ذکر کیے سکھے سے نہیں ہوتا۔ بلکہ اس کے  
حصول کے لیے کئی بار انگلی کی بھی اور ہر اور کبھی یادھر لگانی پڑے گی۔ اسی  
لیے فرمایا گی۔ اگر دوسری تیسری مرتبہ منہ میں انگلی ڈالتے وقت کچھ تھوک  
کے علاوہ ذائقہ دار چیز کا احساس ہو۔ تو مومنو! انکر کرنے کی ضرورت نہیں  
بس دل کو سمجھا ہو کہ یہ کچھ اور نہیں بلکہ تھوک ہی ہے۔ ہم کہتے ہیں۔ کہ اگر اس  
طرح استجاء جلدی کرنا چاہتے ہو۔ تاکہ بعد میں وضو کے لئے تباہ تحریکہ میں شال  
ہو سکو۔ تو پھر ایک انگلی کی بجائے مٹی پر تھوک جمع کر کے ایک ہی وفع

استبانہ کرو۔ اور اگر گھر ہو جائے۔ تو عقیدہ صحیح رکھنا۔ اور یہی سمجھنا کہ تھوک ہی تھوک ہے۔ پھر اسی تحلیل کو سینز پر کئے سے نور علی نور ہو کر شیکھی رکھو۔ اور اس پر ما تھاٹیک دو۔ عقل کے انزوں کو بھی معلوم نہیں۔ کہ پیشاب کے قطہ یا اس کی تری کے ساتھ جب لعاب دہن مل جائے گا۔ تو وہ پھیل کر اور مزید حرص گندا کر دے گا۔ لیکن مومنوں کو اس سے کیا اُن کے نزدیک اگر پیشاب ٹھننوں تک بہ نکلے۔ تو بھی جسم پاک ہی رہتا ہے۔ امام جعفر صادق سے ہی صاحب استبصار نے آخری روایت ذکر کی ہے۔

### الاستبصار

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الرَّجُلِ  
يَبْوُلُ فَالْيَتَرُّهُ ثُلَّا ثُلَّا شَرَّاتٌ سَالٌ حَتَّى  
يَبْلُغَ اسْتَأْنَى فَلَا يُبَالِ -

(الاستبصار جلد اول ص ۳۹)

توضیحات:

یعنی پیشاب کرنے کے بعد تین رفع اڑا تناول کو جیٹک دو۔  
پھر اس کے بعد اگر پیشاب بہتا ہوا پنڈلی تک ترکر جائے۔ تو  
پررواه نہ کرنا۔

بات واضح ہے۔ کہ جب سواد و فٹ پانی میں آدمی پیشاب کرے۔  
کئے گرے ہے اور دیگر جائز بول و بلازوں میں رشراپ و خون اس میں گرپے  
خنزیر اس میں لگس جائے۔ تو بھی وہ پاک ہی رہتا ہے۔ لہذا اگر تھوک لگا کر  
پیشاب اور تھوک کی آمیزش سے تری میں اضافہ ہو جائے تو اسے ناپاک

کون کہے گا۔ اور اس سے تجربہ خیز بات یہ ہے۔ کران کی نظر میں استیفاء کے لیے کوئی دوڑا بھر پانی کی بھی ہر درست نہیں۔ بلکہ کسی شاگرد کے سوال کے جواب میں امام صاحب کا فرمان تو اس سے کہیں کہ پانی سے ٹھہارت کا فائدہ دیتا ہے۔ صاحب استیصار ہی لکھتا ہے۔

### استیصار

سَأَلَ اللَّهُ كَمْ يَجْزِي حَمِينَ الْمَاءُ فِي الْمَسْتَجَارِ  
مِنَ الْبَوْلِ قَالَ مَثَلًا مَا لَعَلَّ الْحَشَفَةَ۔

(الاستیصار، جلد ۱)

ترجمہ:

میں نے امام جعفر سے پوچھا۔ کہ پیشاب کے بعد استیفاء کے لیے کتنا پانی کافی ہو گا۔ فرمایا۔ اس قدر کہ جو اڑت ناصل کی سپاری کر کر کے حضرات: ٹھہارت کے یہ سوال جنہیں امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی طرف تبیت کر کے بیان کیا گیا ہے۔ قطعاً اسکے ارشادات نہیں۔ بلکہ ابوبصیر اور زردارہ وغیرہ کی من گھرست روایات ہیں۔ جب ان لوگوں نے حورت کے ساتھ وہ طی نی الدبر اور متعدد ایسی میون حرکتوں کو سند جو از عطا کر دی۔ تو تھوک سے استیفادہ کرنا ان کے لیے کون سی مشکل بات تھی۔

بہر حال حضرات الْمُرَأَل بیت ان وہی تباہی روایتوں سے مبررا ہیں۔ اور حورت ونجاست سے آمودہ ایسے مسائل سے ان کی تعلیمات کو سوں ڈور رہیں۔

فاعتیرو و ایا اولی الْبَصَارِ

مسئله ۸:

گدھے اور خجرا بول اور لید  
 ناپاک، میں ہیں

المبسوط

وَمَا يُحِرَّهُ لَهُمْ فَلَا يَأْتِي مَبْرِدَةً وَرَقْ شَهْرٍ  
 مِثْلُ الْيَعَالِ وَالْحَمِيرِ۔

(المبسوط ص ۲۶ کتاب الطهارت،

مطبوعہ تہران)

ترجمہ:

جن چپايوں کا گرست مکروہ ہے۔ ان کا پیشاب اور لید پاک ہے  
 جیسا کہ خپڑا اور گدھا۔

مسئله ۹:

قے، زرد پانی اور کچپ دو محی پاک میں

المبسوط ۱:

وَالْقَعْنُ لَبِيْسَ يَتَعَسِّ وَفِتْ أَصْحَاحِيْسَ يَقُولُ

مُوَجِّهٌ وَالْقَدِيرُ وَالْقَيْحُ حَمْمَمَ حَمْرَ الْقَيْحَ  
سَوَاعٌ۔

(المیسوطص ۱۲۸)

ترجمہ:

تے نجس نہیں ہے۔ ہمارے کچھ اصحاب اس کے نجس ہونے کے  
قائی ہیں۔ (لیکن یہ درست نہیں ہے) اور زور و پانی اور کچلروں و قوں  
کا حکم تے کی طرح ہے۔ یعنی یہ دو ذریں بھی نجس نہیں بلکہ پاک  
ہیں۔

### محمد فخر ریہ

تاریخ کرام ماجس مذہب میں گردے اور خچر کا پیشاب بھی پاک ہو۔  
اور کچلروں نے سرہ بھی نجاست کا حکم نہ رکھتی ہوئی۔ اس مذہب میں تو ہر  
طرف ہمارت ہی ہمارت ہے۔ معلوم ہوتا ہے۔ کفہ جعفری میں نجاست  
پلیدی اور گندگی برائے نام ہی ہے۔

فاعتبر و ایا اولی الابصار

مسئلہ خنا**ودی اور مذہبی پاک ہیں**المبسوط:

وَالْمَذْهَبُ وَالْكُوَدُ مُطَاهِرَانِ لَا يَجْبُ إِنَّا لَتُعْلَمُ  
فَإِنْ إِنَّا لَعَلَمَنَا أَفْضَلَ

(المبسوط ص ۲۸ کتاب الطهارت)

ترجمہ:

مذہبی اور ودی دو قوں پاک ہیں۔ اگر کپڑے یا جسم پر لگ جائیں تو  
اس کا دھوننا اور انہیں مورکرنا کوئی ہنر و ری نہیں ہاں اگر کسی نے  
دھو کر انہیں زامل کر دیا۔ تو افضل اور بہتر کیا۔

مسئلہ عا**دوران نماز اگر مذہبی یا ودی نکل کر ایٹریوں تک  
بہہ جائے۔ تو اس سے نہ نماز ٹوٹی نہ وضو گیا۔**المبسوط:

عَنْ زَرَارَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ إِنْ  
سَالَ مِنْ ذَكَرِكَ شَيْئًا مِنْ مَذْهَبِي أَوْ وَدِي وَأَنْتَ

فِي الْعَصْلَةِ فَلَا تَعْسِلُهُ وَلَا تَعْطِي الْعَصْلَةَ وَلَا  
تَنْقُضَ كَمَهُ الْوُضُوءُ وَإِنْ يَكُنْ حَقِيقَةَ كَمَادَ الْكَ  
وَمَنْ لَهُ النُّخَامَةُ وَحَلَّ شَيْءٌ يَخْرُجُ مِثْكَ  
بَعْدَ أَنْ تُسْرُوَ فَإِنَّهُ مِنَ الْجَبَائِلِ أَوْ مِنَ الْبَوَافِيْرِ  
وَلَمْ يُشَوَّ فَلَا تَعْسِلُهُ مِنْ تَوْرِيْكِ الْأَانَجِ  
تَعْدَارَةً۔

۱۔ فروع حکایت جلد سور

(ص ۳۹ کتاب الطهارت)

۲۔ من لا يحضره الفقيه

(جلد اول ص)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اشعر عنہ سے روایت ہے کہ اگر حالت نمازیں  
پیشاب کے تمام سے کوئی شے از قسم مذکوری ورودی نہیں تو زدھوڑ  
اور زغمازٹھ کرو۔ اس سے دھو باطل نہ ہو گا۔ اور اگر تمہارے ٹھنڈوں  
مک پہنچے۔ تو بینزلہ نٹھرا ملجم کے ہے۔ اور ہر وہ چیز جو بعد دھو  
خارج ہو رہا یا ز عضو نماں کی رطوبت ہے یا باسیر ہے۔ وہ  
کچھ نہیں اس سے زدھوڑ اپنے بیاس سے مگر جبکہ نجاست ہو۔  
راشانی تحریر کا فی بُلداؤں ص ۱۳۳

(باب مذکوری ورودی)

محدث فحکر یہ:

مذکوری اور ورودی کی تعریف جو فروع کافی کے مذکورہ حوالہ پر حاصل ہے پر لکھی ہوئی

ہے۔ اس کا فلاصرہ یہ ہے۔ کہ یہ دو قوی رطبونیں عضر نہ اس سے خارج ہوتی ہیں۔ فری دہ رطوبت ہے۔ جو مرد اور عورت کے باہم ملابس تکمیل چھانٹا کرنے کے وقت عضر مخصوص سے خالی ہوتی ہے۔ اور پیشاب کے بعد جو رطوبت عضر مخصوص سے نکلے۔ وہی کہلاتی ہے۔

گویا مذکورہ عورت کے ساتھ چھیر چھاڑ پر نکلتی ہے۔ اور وہی پیشاب کے بعد۔ اب دوران نماز ان دونوں رطبوں کا نکھنا اس بات کا تفاصیل کرتا ہے کہ نماز پڑھنے والا نماز بھی پڑھ رہا ہوا اور عورت کے ساتھ ملابس بھی کر رہا ہے۔ اور دوسری صورت میں نماز میں پیشاب کر رہے اور پھر اسی کے بعد وہی کی صورت میں رطوبت خارج ہو تو اس کیفیت سے بقول امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نہ نماز ٹوٹتی ہے۔ نہ دھو جاتا ہے۔ اور نہ ہی ان رطبوں پر نجاست کا حکم لگانا درست ہے۔ اگر دوران نماز عورت سے چھیر چھاڑ کرنے اور بول و براز سے کرنے سے نماز ٹوٹے نہ دھو جائے تو پھر دارے نیارے ہو گئے۔ ہم خرما و ہم ثواب۔ سبکنا! امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ ایسے مسائل ہرگز نہیں بیان کر سکتے۔ بھجو اسات اور داہیات الہ بصیر اور زرارہ اینڈ پکنی کی اختراع ہیں۔ اسی لیے ہم بسا کہہ چکے ہیں۔ کہ ”نقد جفرہ“، امام باقر اور امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی روایات اور ارشادات کے مجموعہ نہیں ہے۔ بلکہ ان لوگوں کی من گھرست باتوں کی پیاری ہے۔ جن پر دو نوں ائمہ نے لعنت بھیجی اور ان کو اپنے قریب پہنچنے نہ دیا۔

فاحترروا یا اولی الابصار

## مسئلہ نمبر ۱۲

جنابت کے غسل کے لیے استعمال  
پانی پاک ہے

المبسوط

وَالْمَاءُ الْمَسْعُومُ عَلَى ضَرْبَيْنِ أَحَدُهُ مُمَاءُ مَا  
أَسْتَعْمِلَ فِي الْوُصُرِ وَفِي الْأَعْسَالِ الْمَسْنُوَةِ  
فَأَهْدَ أَحْكَمَهُ يَجُوُرُ إِسْتَعْمَالُهُ فِي وَقْعِ الْحَدِيثِ  
وَالْآخَرُ مَا أَسْتَعْمِلَ فِي غُسْلِ الْجَنَاحَيْنِ وَالْعِصْنِ  
فَلَا يَجُوِرُ إِسْتَعْمَالُهُ فِي وَقْعِ الْحَدِيثِ وَإِنْ حَسَانَ  
ظَاهِرًا فَلَمْ يَكُنْ ذَلِكَ مُكَبَّرًا إِلَّا حُكْمُ الْمُنْتَعِي وَمِنْ  
وَقْعِ الْحَدِيثِ يَهُ لِأَنَّهُ قَدْ يَلْعَبُ حَدَّاً لَا يَحْمِلُ الْجَاهَةَ  
وَإِنْ كَانَ ظَاهِرًا غَيْرَ مُكَبَّرٍ يَجُوِرُ شُرُبُهُ وَإِذَا لَهُ  
النَّجَاسَةُ يَهُ لِأَنَّهُ مَاءٌ مُمْطَلَّقٌ

(المبسوط بحداول ص ۱۱۱ / أقسام الماء)

المستعمل في الحديث مطبوعہ رہان (طبع جدید)

ترجمہ:

استعمال شدہ پانی کی دو قسمیں ہیں۔ ایک وہ بروڈ پرواد غسل منورہ کے لیے استعمال کیا گی جو۔ اس کی حکم یہ ہے کہ اس کے ذریبہ حدث دور ہو سکتی ہے۔ دینی و عنوانی فرضی غسل ہو جائے گا ہدوسری قسم وہ کہ جس سے غسل جنابت اور غسل حیض کیا گیا ہو۔ اس کا حدث دور کرنے کے لیے استعمال جائز نہیں۔ اگرچہ یہ پانی پاک ہے اور اگر یہ دوسرے پانی کرہے جس کی تفصیل گزیر یکی ہے۔ دینی سوا دوفٹ مریع پانی کے ایک مٹکے کے برابر ہو۔ تو پھر ناجائز کا حکم ختم ہو جائے گا۔ دینی اس سے حدث دور کرنا جائز ہو جائے گا بکریہ کا اب یہ پانی اس مقدار تک ہمچنگ گیا ہے۔ جو شخص اور گندہ ہونے کا احتمال نہیں رکھتا۔ اور اگر گزیر سے کم مقدار ہے۔ تو یہ پاک نہ دور ہے۔ لیکن اس سے کوئی ناپاک چیز پاک نہیں ہو سکتی۔ ہاں اس کا پینا درست اور اس سے نجاست و دور کرنا بھی جائز ہے۔  
یکونندہ بہر حال پانی تر ہے۔

### تبصرہ

ابو جعفر محمد بن حسن طوسی روح التجہد در مسن شیعیت ہے۔ جس نے صحابہ اور ائمہ کی تھیمت کا کام را بھیم دیا۔ یہ حضرت اس پانی کو پہنچنے کے قابل تھے۔ جس سے حیض والی حورت نے فرضی غسل کیا۔ یا غسل جنابت کیا گی۔ حورت یہ شرط لگائی۔ کہ وہ ایک مٹکے کے برابر ہوتا پاہی بنئے۔ پھر اس کو کوئی گندگی گندہ نہیں گز سکتی۔ بیسا کہ گزشتہ اور اراق میں آپ صاحب

کر کچے ہیں۔ اور اگر جگہ سے کم ہے۔ تو اس کا پہلا پھر بھی جائز ہے۔ لیکن ہے کہ گندی ذہنیت اسی قسم کے مسائل گھر تی ہے۔ حضرات امدادی بیت ایعنی صاحبان طہارت کب ایسے مسائل بیان کر سکتے ہیں۔ اس سے معلوم ہوا۔ کہ یہ اور اس قسم کے نجاست سے بھرے مسائل انہی راویوں نے گھر تے ہیں۔ جن پر امام صاحب نے پھٹکا رنجی ہے۔ اور جن کی کاوشوں کو فقة جفری، کاتام دے دیا گیا۔ ایسے مسائل امام جعفر صادق رضی اشریف را ان کے والد گرامی امام باقرؑ کی طرف مسروب کرنا ان حضرات کی توہین سے کم نہیں ہے۔ آخر ان ملعونوں سے یہ توقع کب ہو سکتی ہے۔ کوہہ اپنے اوپر لعنت بھیجنے والے امام کو عوام کے سامنے پھٹے مسائل کے ساتھ متعارف کرائیں۔ اور ان کی عزت بنائیں۔ اس طرح کے دریانوںی مسائل امام صاحب کی طرف مسروب کر کے دراصل یہ افرار کیا جا رہا ہے۔ کہ امام صاحب کا ان پر لعنت بھیجننا حق تھا۔

(فَاعْتَدُرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ)

# مسئلہ نمبر ۱۳

ہوا خارج ہونے سے اس وقت ضو جاتا ہے  
جب اس کی آواز پیدا ہو رہا اس کی بوناک میں  
پڑھے

فروع کافی

عَلَيْكَ يَنْ رَبِّ اهْبِتْرَعْنَ إِنْ أَنِ عُمَّبِرِ عَنْ  
مَعَاوِيَةَ بْنِ عَمَّارٍ قَالَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ  
السَّلَامُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَتَشَعَّفُ فِي دُبُرِ إِلَانَ  
حَتَّىٰ بَعَيْكَلُ إِلَيْكُو أَنَّمَّا قَدْ خَرَجَ مِنْهُ يَرِيَخُ  
فَلَا يَنْقُضُ الْوُصُوْعَ إِلَّا يَرِيَخُ قَمَعُهَا أَوْ تَجِدُ

ریحہ-

(۱)- فروع کافی جلد سوم ص ۲ کتاب الطهارت)

و سائل الشیعہ جلد اول ص ۵۷۱

ابواب فوائض الوضو

(۲)- کن لا یحضره الفقیر جلد اول صفحہ نمبر ۳۲

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ شیطان اور می کی ذمہ میں پھونکتا ہے۔ پھر اسی کو خیال آتا ہے۔ کہ اس کی ہر نعلیٰ گئی تو سزا و خود اس ہوا کے نکلنے سے ٹوٹتا ہے۔ جس کی اور از تم شریا اس کی پوری سزا کرو۔

### و سائل الشیعہ:

عَنْ زَرَانَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْسَّلَامُ قَالَ  
لَا يُؤْمِنُ حِبُّ الْوُصُرُرِ إِلَّا مَنْ عَارَطَهُ أَفَ تَبَوَّلِي أَفَ  
ظَرَرَ طَهَرٍ تَسْمَعُ صَوْتَهَا أَفَ فِسْوَةٌ تَجِدُهُ وَيَحْكُمُهَا۔

و سائل الشیعہ جلد اول ص ۵۷۱/ابواب

فوائض الوضو

### ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے زرارہ روایت کرتا ہے۔ کہ امام صاحب نے فرمایا۔ وہ ضرورت پیش کرنا اور پا گانے یا اس ہوا کے نکلنے سے جاتا ہے۔ جس کی تو اور دستے یا اس پھکلی سے کہ جس کی تجھے ہوئے

## الفقه علی المذاہب الخمسہ:

قَالَ الْأَمَامَ مِيَّا مَلِكَ لَا تَنْقَضُ الْوُضُوءُ إِلَّا إِذَا خَرَجَتْ  
مَسَالِكَ تَخْتَلِفُ بِالْعَدْلِ رَوْهَ

(الفقه علی المذاہب الخمسہ ۳)

ترجمہ:

اما یہ کہتے ہیں۔ کہ ہوا غارج ہونے سے وضو اس وقت باقی رہے جب  
اس کے ساتھ کچھ بیان اپنے ملے ہوا ہو۔

تہجیہ:

”فقہ جعفری“ نے اپنے ماننے والوں کے لیے کیا کیا رعایتیں عطا کیں! اور ان  
کی طبارت اور پاکیزگی کو قائم رکھنے کی کس قدر محنت کی ہے جس سے خون پیپ دینیزہ  
سے بخشنے سے ان کی طبارت قائم رکھنی ہے۔ صرف بول اور پا غاز سے ان کا دفعہ  
ختم ہوتا ہے۔ رہی ہر اقواس میں آئی ہمت کہاں کر جید کر کار کے دنام نہاد مجبتوں،، کا  
وہ نہ توڑ سکے۔ باں الگ خوب زور سے نہیں۔ اور اس پاس تک دعا کرناٹی دے۔ تو پھر گھنٹے  
لیکنے پڑیں گے۔ یا بھری مغلی مجبس کو اس کی بُرناک پر ردمال رکھنے پر مجبور کر دے۔ یا پھر  
جب آئے تو اپنے ساتھ تھوڑا سا پا غاز بھی لیتی آئے جس سے مقام مخصوص پر پڑا  
کپڑا،، معطر،، ہو جائے۔ تو ان سور توں میں چوڑا کچھ روگ اس کے بخشنے کے گواہ بن جائیں  
گے۔ اس لیے اب اُحتمالی سے کام نہ پڑے گا۔

رب یہ صادر کر ان آمیں کیفیات کے علاوہ بخشنے والی ہو امداد سے آئے والی ہو  
نہیں۔ بلکہ وہ شیطان کی پھر بخشنی سے نہیں۔ جو وہ اندھے کنوئیں،، پر بیٹھا پھر نہیں ماننا  
ہے۔ سو اس کے بارے میں ہم کیا کہہ سکتے ہیں۔ بھر بخشنیں امرتے والا جانے اور

اے دہاں بھانے والے جانیں۔ ہم تو اس قدر جانتے ہیں۔ کہ ہوا کا خروج یا اخراج مددہ میں جیسے شدہ نجارت یہی جسمیں زیادہ ہونے کی صورت میں آدمی تصدیٰ تھا تاہے۔ خوب ہو جے۔ کہ جب تک مذکورہ تین شرائط نہ پائی جائیں کہ شیئر کا ہوا خارج ہونے سے وضو نہ جائے گا۔ فدا غور فرمائیں۔ کہ ہوا کے ساتھ پانگاڑ کا نکلنہ بہت نادر ہے۔

لیکن پہلی دو شرائط اپنے بس میں ہوتی ہیں۔ ہوا کے تھنے کے وقت مقصود کو کسی طرح ڈھیلنا کر دیا جائے۔ تو اور اونچیداڑ ہو گی۔ اور اگر تھوڑی تھوڑی نکالے تو پوپیڈا ہونے کا خطرہ بھی ٹھیک گیا۔

اس لیے اہل شیعہ کو یہ مجرب نہ کر ضرور ازما ناچا ہیئے۔ تاکہ بار بار وضو حاصل رہنے کا خطرہ ٹھیک جائے۔ اور یہی سمجھا جائے۔ کہ شیعہ ان کی حرکت ہے۔ جس سے وضو فائم ہے۔ اور کیوں نہ ہو۔ جب مٹکے کے برابر پانی کو کوئی گنسہ گی تاکہ نہیں کر سکتی۔ حیثیں وحیابت کے غسل میں استعمال ہونے والا پانی وضو حاام شیری ہے۔ اور گھر سے وغیرہ کا بول و برآز ظاہر ہے۔ تو یہ بیچاری ہوا وضو کا کیا بھکار سے گی۔

### فاعتبر و ایا اولی الابصار

## قابل توجہ:

ایک طرف ”فقہ جعفریہ“ میں لگھے اور خیز کا بول پاک ہے۔ بلکہ اس سے بڑھ کر نہی اور دوسری کی طہارت کا قتل بھی موجود ہے۔ لیکن دوسری طرف اہل سنت کے ساتھ بغض و مراودت کا نظر اور دیکھیں۔ تو آپ کو نظر ہے کہ اگر خنزیر کے جھوٹے سے بڑھ کر سنی کا جھوٹا ہے۔

## گن لا یکھرہ الفقیریہ:

وَلَا يَجِدُ الْوُصُرَءَ إِسْفُرَ الْبَهْرَءَ دِتِيَ وَالْمَنْصَرَ اِنْفِيَ وَ  
وَلَدِ الْرِّنَنَا وَالْمُشِيرِلَنَا وَكُلِّيَّ مِنْ خَالَقِ الْإِسْلَامِ وَأَشَدُ  
مِنْ ذَلِكَ سُوْرُ الْمَتَصِبِيَّ .

(گن لا یکھرہ الفقیریہ جلد اول ص ۸  
فی الْبَدَانَ)

ترجمہ:

یہودی، میسانی، حرامی اور مشرک کے جھوٹے پانی سے وہ نکنا باہر  
نہیں ہے۔ اور اسی طرح ہر اس شخص کے جھوٹے سے جنمات  
اسلام ہرہ اور ان تمام سے زیاد پاک سُنی کا جھوٹا ہے۔

## الرُّوضَةُ الْمُبِيِّنَةُ

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَنْ أَبِي يَعْفُورَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ  
السَّلَامُ قَالَ إِيَّالَهُ أَنْ تَغْتَسِلَ مِنْ غُسَالَةِ الْحَعَامِ وَ  
فِيهَا تَجْتَمِعُ غُسَالَةُ الْبَهْرَءَ دِتِيَ وَالْمَنْصَرَ اِنْفِيَ وَالْمَحْوَرِيَّةِ  
وَالْمَتَصِبِيَّ لَنَا أَهْلُ الْبَيْتِ فَهُمْ شَرُّهُمْ فَيَأْتِيَ اللَّهُ  
بَنَارَلَهُ وَتَعَالَى لَهُ يَخْلُقُ خَلْقًا أَنْجَسَ  
مِنَ الْحَكَلَنِبِ وَأَنْتَ الْمَتَاصِبُ لَنَا أَهْلُ  
الْبَيْتِ أَنْجَسُ بِنْهُ

(الروقتہ ابیہہ بلڈنگم میں ۲۲ کتابخانہ  
مطبوعہ تہران (طبع جدید)

ترجمہ:

ابو عیغور امام جعفر صادق رضی اشتر عنہ سے روایت کرتا ہے۔ کہ امام حب  
نے فرمایا۔ دیکھو تمیں حام کے خسارے غسل کرنے سے اجتناب کرنا  
چاہئے۔ کیونکہ اس میں ہیروین، میسائی، مجوہی کا عشار ہوتا ہے۔ اور  
اس میں کشی کا بھی عشار ہوتا ہے۔ جو ان تمام سے زیادہ شر ہے  
اٹھ تعالیٰ نے کئے سے بڑھ کر کوئی مخلوق ناپاک اور جس پیدا نہیں کی  
یکن سفی اس سے بھی بڑھ کر نہیں ہے۔

جامع الاخبار:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ أَنَّ نُوحًا أَدْخَلَ فِي  
سَقِيفَيْتَهُ الْحَكَلَيْهِ وَالْخِنْتَرَيْهِ وَلَمْ  
يَدْخُلْ فِيهَا وَلَدَ الرِّزْمَنَا وَالثَّاصِبَ أَشَدُّ  
مِنْ وَلَدِ الرِّزْمَنَا۔

(جامع الاخبار ص ۱۲۷، فصل ۱۲۵)

(التصب)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اشتر عنہ نے فرمایا۔ حضرت نوح علیہ السلام نے  
اپنی کشتی میں کئے اور خنثی در کو ترسوار کر لیا۔ لیکن حلامی کو اس میں داخل

ذکیاً اور سنی روحانی سے بھی بڑھ کر ہے۔

### اللمعة الدمشقية

الْكُفُورُ مُعْتَدِّةٌ فِي النِّكَاحِ فَلَا يَجُوزُ لِلْمُسْلِمَةِ  
مُطْلَقًا الشَّرْ وَيُجِّعُ إِلَى الْحَافِرِ وَهُوَ مَوْضِعُ  
وِقَاءٍ وَلَا يَجُوزُ لِلْمُتَّصِّبِ الشَّرْ وَيُجِّعُ إِلَى الْمُؤْمِنَةِ  
لِأَنَّ النَّاصِيَةَ أَشَرٌ مِنَ الْيَهُودِيِّ وَالْقُصْرَا فِي  
عَلَى مَا رُوِيَ فِي أَخْبَارِ أَهْلِ الْبَيْتِ عَنْهُمْ  
السَّلَامُ وَكَذَا الْعَكْسُ سَوَّاً إِنَّ الدَّائِعَ أَوْ  
الْمُتَعَنَّةَ.

(اللمعة الدمشقية جلد بخجمی ۲۲۵-۲۲۶)

ترجمہ:

نکاح میں کفر کا امصار کیا گیا ہے۔ ہندو کسی مسلمان عورت کا کافر سے  
محلقاً نکاح جائز نہیں ہے۔ اور یہ بالاتفاق مسئلہ ہے۔ اور کسی  
ستی کو شیعہ عورت سے نکاح کرنے کی اجازت نہیں۔ کیونکہ  
”سنی“، یہودی اور میانی سے بھی بڑھ کر شریور ہے۔ جیسا کہ حضرات  
امیں بیت کی روایات میں ہے۔ اور اس کا لکھ بھی جائز نہیں۔  
(یعنی کوئی شیعہ عورت سنی سے نکاح نہیں کر سکتی) چاہے یہ نکاح ونی  
(متسد) ہو یا داتی۔

انوار فعما نیمه:

الشَّافِقُ فِي حَجَرٍ قَتَلَهُمْ وَ اسْتَبَاحَهُ امْرُ الْهَمَّ

قد عرَفتَ أنَّ أَكْثَرَ الْصَّحَّابِ ذُكْرُهُ وَالثَّانِي مِنْهُ  
 ذَلِكَ الْمَعْنَى الْخَاصُّ فِي بَابِ الْقَلْهَارَاتِ وَالنَّجَاسَةِ  
 وَحُكْمُهُ عِنْدَهُمْ كَمَا ذُكِرَتْ أَهْلَهُ فِي أَكْثَرِ  
 الْأَحْكَامِ قَائِمًا عَلَى مَا ذُكِرَتْ أَهْلَهُ لَهُ مِنَ التَّفَسِيرِ فَيَكُونُ  
 حَكْمًا سَائِلًا كَمَا عَرَفْتَ رَوْى الصَّدُوقُ طَابَ تَرَاهُ  
 فِي الْعِلَلِ مُسْنِدًا إِلَى دَوْلَتْهِ فَرَقَدَ قَالَ قَدْتُ لَهُ فِي عَبْدِ اللَّهِ  
 عَلَيْهِ السَّلَامُ مَا تَعْنُو فِي قَتْلِ النَّاصِيْبِ قَالَ حَلَالُ الدَّمِ لِكُلِّيْنِي  
 عَدِيْكَ فَإِنْ قَدَرْتَ أَنْ تَقْتِلَنِي حَاتِطًا أَوْ تَعْرِفَهُ  
 فِي مَا يُكَلُّ لَا يُشَهِّدُ بِهِ عَدِيْكَ فَأَفْعَلْ فَقَتَلْتُ فَمَا تَرَى  
 فِي مَا لِيْهِ قَالَ حُذْنَهُ مَا قَدَرْتَ وَرَوْى شِيخُ  
 الْطَّائِفَةِ فِي بَابِ الْغُمْسِ وَالْغَنَّاْثِيْهِ مِنْ حِكَمِ  
 الْهَذِيْبِ يَسْتَدِيْرُ صَحِيْحًا عَنْ مَوْلَانَا الصَّادِقِ عَلَيْهِ  
 السَّلَامُ قَالَ حُذْنَهُ مَا لِ النَّاصِيْبِ حَيْثُ مَا وَجَدْتَ  
 وَأَبْعَثْتُ طَلَيْنَا بِالْغُمْسِ - - - - وَفِي الرِّوَايَاتِ  
 أَنَّ عَلَيْهِ بْنَ يَعْطِيْنَ وَهُوَ وَزَيْرُ الرَّشِيدِ قَدِ اجْتَمَعَ  
 فِي حَجَسِهِ جَمَاعَةٌ مِنَ الْمُخَالِفِيْنَ وَكَانَ مِنْ خَواصِ  
 الشِّيَعَةِ فَأَمَرَ عِلْمَاتَهُ وَهَدَمُوا سَقْفَ الْمَحْلِبِينَ  
 عَلَى الْمَحْبُوْسِيْنَ فَمَاتُوا كُلُّهُمْ وَكَانُوا أَخْمَسَ  
 مَا كَيْدُهُ وَجَدَ تَقْرِيْبًا فَأَرَادَ الْخَلَاءَ مِنْ مَنْ تَعَادَتْ  
 بِهِ شَيْهَةُ فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ الْوَمَامَ مَوْلَانَا الْحَاجِ لِمَ  
 عَدِيْهِ السَّلَامُ ذَكَرَ عَدِيْهِ السَّلَامُ إِلَيْهِ جَوَابَ كِتَابِهِ يَانَكَ

لَوْ كُنْتَ تَعْدَمْتَ إِلَى قَبْلِ قَتْلِهِمْ لَهَا كَانَ عَيْدِكَ شَيْءٌ  
مِنْ دِمَاءِهِمْ وَحَيْثُ أَنْكَ لَهُ مَسْقَدَمْ إِلَى فَكْفَرٍ عَنْ  
كُلِّ رَجُلٍ قَتْلَتْهُ مِنْهُمْ بِتَبَيْسٍ وَالْيَتِيْسٍ خَيْرٌ مُتَّسِدٌ  
فَانْظُرْ إِلَى هَذِهِ الْيَتِيْهِ الْجَيْزِيَّةِ أَتَيْتَ لَأَتَعَاوِدُ دِيَةَ  
أَخْيَرِهِمُ الْأَصْغَرِ وَهُوَ كُلُّ الصَّيْدِ فَيَانَ دِيَتَكَ دِيَشِرْ وَنَ  
دِرْهَمَا وَلَا دِيَةَ أَخْيَرِهِمُ الْأَكْبَرِ وَهُوَ الْمَهْوَدِيَّ  
أَوَ الْمَجْوُسِيَّ فَيَا شَهَا ثَمَانَ مِائَةَ دِرْهَمٍ وَحَانَهُمْ فِي  
الْآخِرَةِ (۱- اقواف نہایہ جلد و مص ۳۰۷-۳۰۸)

مذکورہ خلیفہ فی احوال الصوفیہ

۷- مال و سرکش مکان لئے کا حکم تحریر  
تحریر الہمیل علد مص (۳۲۵)

ترجمہ:

دوسرے امر دینی نامی کا حکم کیا ہے؟) تو ان کے قتل کرنے اور ان  
کے احوال کو وسٹنے کا جواز معلوم کر چکا ہے۔ اور تجھے یہ بھی علم ہے  
کہ اکثر اصحاب نامی کا وہ فاسی معنی باب طهارت و نجاست میں ذکر  
کیا ہے۔ اور اس کا حکم ان کے نزدیک حربی کافر کا سلسلہ سکن و تفسیر جو ہے  
ذکر کی ہے۔ اس کے مطابق نامی جنی طور پر حربی کافروں میں قشیل ہو جائے کامیابی کا وہ جان  
پیش میں شیخ الصدوق نے ذکر کیا ہے۔ جس کا اسناد و اودی فرقہ  
کی طرف کیا ہے۔ وہ کہتا ہے۔ کہ میں نے حضرت امام جaffer صادق رض  
کو نامی کے قتل کے سعین پر چھا تو فرمائے گے۔ اس کا خون دکڑا تا  
عوال ہے سکن میں تجھ پر خوت کھاتا ہوں۔ اگر تو اس پر دیوار گرا

لکھیا سے پانی میں ڈبو دے (قریہ ہر درگز ہاکر تیرے غلاف کوئی شاد  
نہ قائم ہو سکے۔ پھر میں نے امام صاحب سے پوچھا۔ نامی کا ماں  
دشمن کا حکم ہے؟ فرمایا۔ مبنابرہ میں ہے اتنا چھین لے۔ شیخ الطائوز  
نے خس اور تغییرت کے باب میں اپنی کتاب الہندہ بہ میں ذکر کیا  
ہے۔ کہ حضرت امام جعفر صادق رضی اشعر عنہ فرماتے ہیں۔ نامی کا ماں  
جہاں سے ہے قابو کر لے اور ہماری طرف اس کا پانچھاں حصہ  
نہیں دے۔ روایات میں ہے۔ کہ ملی میں قطعنی وزیر نے اپنی  
جیل میں اپنے مخالفین کی ایک جماعت کو قید کر لیا۔ یہ وزیر کو شیعہ  
نہ تھا۔ اس نے اپنے غلاموں کو ان قیدیوں پر قید فائٹے کی چھت  
گڑا دینے کا حکم دیا۔ انہوں نے ہی کیا۔ اس طرح پانچ سو کے ترب  
وہ قیدی مر گئے۔ ان کے درخواستے مر نے داول کے خون کا مطابر  
کیا۔ وزیر نہ کرنے ایک خط امام حسنے کا ظلم رضی اشعر عنہ کی طرف  
لکھا۔ امام نے اس کا جواب یہ دیا۔ اگر قوانوں کے قتل کرنے  
سے پہلے مجھ سے مشورة پوچھ دینا۔ تو پھر ان کے خون کے سلسلے میں  
تجھ پر کوئی جرم باد نہ پڑتا۔ اب جیکو تو نے مجھے پیش کی اطلاع نہ دی  
اُس تیلے ان میں ہر ایک کے خون کا لغفارہ ادا کر۔ اور وہ ایک کے پہلے  
میں ایک بگرا ہے۔ اور بگرا بھی ان سے پہتر ہے۔ تم غر کرو کر ان نامیوں  
کی دیت ان کے چھوٹے بھائی یعنی شکاری کئے سے بھی کم مقرر  
ہوئی۔ کیونکہ اس کی دیت میں درہم ہے۔ اور ان کی دیت ان کے  
بڑے بھائی گی دیت کے برابر بھی نہیں۔ ان کا بڑا بھائی یہودی یا  
محوسی ہے۔ ان کی دیت آٹھ درہم ہے۔ یہ تو دنیا میں ان کے

خون کا پدر ہوا اور آخرت میں اُرمان کی مالیت بہت قابل اور روسا ہو گی۔

### فروع کافی:

عَنْ عَامِرِ بْنِ الشَّمِيدِ عَنْ أَبِيهِ عَبْدِ الْهُبَّادِ عَنْ عَيْنِي وَالسَّلَامُ  
 أَنَّ رَجُلًا قَاتَلَ أَهْلَهُ فَقَاتَلَهُ مَاتَ فَخَرَجَ الْحُسَينُ بْنُ  
 عَيْنِي صَلَوةً عَلَى أَهْلِهِ كَيْنِيهِمَا يَمْشِي مَعَهُ فَلَمَّا قَاتَلَهُ  
 قَاتَالَهُ الْحُسَينُ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَيْنَ تَذَهَّبُ يَا فُلَانُ؟  
 قَالَ فَقَاتَلَ لَهُ مَوْلَاهُ أَفِرْئِيْمَنْ جَنَازَةً هَذِهِ الْمَنَافِقُ  
 أَنَّ أَصْبَقَ عَلَيْهَا فَقَاتَلَ لَهُ الْحُسَينُ عَلَيْهِ السَّلَامُ اُنْظَرَ  
 أَنَّ تَقْوَمَةً عَلَى يَعْيَنِي فَمَا تَسْمَعُنِي أَقُولُ مَفْتُلُ  
 مِثْلَهُ فَلَمَّا أَنَّ كَبَرَ عَيْنِي وَلِيَثَهُ قَالَ الْحُسَينُ  
 عَلَيْهِ السَّلَامُ اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُمَّ أَنْتَ مُلْكُ الْأَنْوَافِ  
 أَلْفَ لَعْنَتُهُ مُؤْتَدِنَةٌ غَيْرُ مُخْتَلِفَةٌ اللَّهُمَّ أَخْدُلْ  
 عَبْدَكَ فِي يَعْيَادِكَ وَبِلَادِكَ وَأَصْلُهُ حَرَنَارِ لَهُ وَ  
 أَذْفَهُ أَشَدَّ عَذَابِكَ .

فروع کافی بدر سوم ص ۱۸۹ اکتب البناز

مہروہ بہان بیٹہ بدریہ

ترجمہ:

عامر بن الشمید بیان کرتا ہے۔ کہ امامین رضی اللہ عنہم ایک منافق کے  
 جنائزے کے ساتھ چار ہے تھے۔ راستے میں اُپ کو ایک خلام  
 ہے۔ امام نے پوچھا۔ تو کہ چار ہے۔ بکھر لگائیں اس منافق کے

جنازے سے بھاگ رہا ہوں۔ یہ کہاں صاحب نے اُسے فرمایا۔ اس کے جنازے سے بھاگنے کی کیا ضرورت ہے۔ پڑا اور میرے ساتھ میری دائیں طرف کھڑے ہو کر اس کی نماز جنازہ پڑھنا۔ پھر جو من پڑھوں گا۔ اُسے کن کر قم بھی وہی کتنا۔ جب میت کے ولی نے نماز جنازہ پڑھانے کے لیے تجھیر تحریر مہ کی۔ تو امام میں رضی اشتر عزّ نے بھی انہا کر کھا۔ اور پھر پڑھے۔ اے اشتر! اس میت پر ہزار رحمت یعنی۔ اور وہ بھی ایک ایک کر کے نہیں بلکہ اکٹھی ہزار لفظیں یعنی۔ اے اللہ! اس کو فیل در سا کراپنے بندوں میں اور اپنے شہروں میں۔ اے منع کی آگ میں پہنچا اور اپنا سنت عذاب چکا۔

## حوالہ جات مذکورہ سے صراحتہ ثابت شدہ

### امور کی فہرست

- ۱۔ یہودی، عیسائی اور مشترک کے جھوٹے پانی سے سُنّتی کا جھوٹا زیادہ گناہ۔
- ۲۔ اشتر تعالیٰ نے تمام مخلوق میں سے زیادہ سُنّبیں لکھا پیدا کیا۔ لیکن سُنّتی کی نجاست اس سے سُنّبی بڑھ کر ہے۔
- ۳۔ سُنّتی کو رشتہ دینا اور اس سے رشتہ لینا اٹھا اہل بیت کے حکم سے ناجائز اور حرام ہے۔
- ۴۔ ولد از نا یعنی حرامی اگرچہ کتنا اور ختنہ کیسے زیادہ بُرا ہے۔ لیکن سُنّتی اس سے سُنّبی زیادہ بُرا ہے۔
- ۵۔ سُنّتی کی نماز جنازہ میں مشترک شیعہ و عائی مفتت کی بجائے اس پر

لختیں بیچتے ہیں۔

- ۴۔ اس کا قتل کرنا چاہرہ اور اس کا مال و اسباب اور نامہ جاہ ہے۔ اس کے ورنے ہر مئے مال کا پانچواں حصہ (خمس) بھی نکالا جائے گا۔
- ۵۔ شکاری اکتوبر میں کاچھوٹا بھائی اور بیرونی ویسا نئی اس کا بڑا بھائی ہے۔
- ۶۔ شکاری کئے کی دیت میں درہم، مسروپی اور بیرونی کی آٹھ درہم پہنچی سنی کی دیت صرف ایک بھرا اور وہ بھی زیاد ہے۔
- ۷۔ دنیا میں اگرچہ سنی فیل ہے۔ لیکن قیامت کو اس کی ذات دیدنی ہو گی۔

### سینیو! آنچھیں کھولو:

امورِ مذکورہ، ہم نے کتب تہذیب سے حوالہ جات کی روشنی میں پیش کیے ہیں۔ ان میں سے ہر ایک امر در صریح سے بڑا ہے۔ اور ان میں ہر ایک سے اہل شیعہ کی ہم اہل سنت کے ساتھ عدالت اور دشمنی واضح ہوتی ہے۔ بیرونی، ویسا نئی، مسروپی اور اس سے بچتے گئے ہیں۔ کئے کی نجاست، انہیں تمیل لیکن سنی کا وجود اس سے بدتر، حریمی اچھا لیکن سنی مرا، سنی کا قش بانڈا اور مال لڑنا غافیت اور دنیا و آخرت میں فیل، نہ اس سے رشتہ روند اس کو رشتہ دو۔ ان عالات میں کون سنی ان بیرونی اشل و عبد الشبل سجد بیرونی کی معنوی اولاد، بوگوں کے بیٹے دل میں محنت و لخت کے چذبات رکھتا ہو گا لیکن یہ بات بھی یاد رہے۔ کیا یہ سب خرافات ان کی اپنی لکھری ہوئی ہیں۔ حضرات امداد اہل بیت ان سے مبارک ہیں۔ آپ دیکھیں۔ پر اگر سنی ایسے ہی ہیں۔ تو پھر اہل سنت کے امام حضرت فاروقی اعلیٰ علم رضی امشہر حنفی کے عقائد میں حضرت علی رضی امشہر عالیٰ مفت تھے۔ اپنی لخت جگر سبیلہ امام کشمیر رضی امشہر نہ کیوں دیں؟ خود حضور مسی اور بیرونی

نے اپنی دو صاحبزادیاں یکے بعد یگرے حضرت عثمان کے عقد میں دیں۔ ان بے ہر رہ روایات میں ایک وہ بھی ہے۔ جو امام حسین کے ایک منافی کے جنازے میں شامل ہو کر اس کے لیے مغفرت کی بجائے لعنت بھیجنے کا واقعہ بیان کرتی ہے۔

قارئین کرام! امام حسین رضی اشعر عنہ کو قرآن کریم کا پر حکم یاد نہ تھا۔ لادھصل عَلَى  
اَحَدٍ مِّنْهُ مُرْمَاتٌ وَلَا تَعْنُرْ عَلَى قَبْرٍ۔ ان منافقین میں سے کسی کو بھی  
کے لیے نماز جنازہ ادا نہ کرنا اور نہ ہی اس کی قبر پر کھڑے ہونا۔ گریا اہل تشیع امام حسین  
رضی اشعر عنہ کو یا تو اس حکم سے یہ خبر ثابت کر رہے ہیں۔ یا پھر اشد تعالیٰ کے اس حکم  
کا نام فرمان۔ اور مجھ پر بھی کہا جا رہا ہے۔ کہ آپ نے اس کے لیے دعا مغفرت  
کی بجائے لعنت بھیجی تھی۔ اور کہا جاتا ہے۔ کہ آپ نے یہ بطور تھیہ کیا۔ ذرا  
سر پر جو حسین امام عالی مقام نے اپنی اور اپنے بہتر ساتھیوں کی شہادت قبول کر  
لی۔ لیکن تھیہ نہ کیا۔ اس کے متنبی یہ کہا جا رہا ہے۔ کہ انہوں نے امیر کے حکم کی تاتفاقی  
کی اور یہ مال کا ثبوت دیا۔ معاذ امیر۔ حاشا و کلام حضرت امام حسین رضی اشعر عنہ کی  
شخصیت اس بہتان سے پاک ہے۔ اس سے بھی معلوم ہوا۔ کہ مدفون جعفر یہ،  
امام جعفر صادق وغیرہ امیر کی روایات کا مجموع نہیں ہے۔ بلکہ ان کے لیے شاگردوں  
کا مجموع ہے۔ جو امام صاحب کے ہاں راندہ تھے۔ اور ان پر امیر نے خدا کی پھرگار  
کی دعا کی۔

(فَاعْتَدْرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ)

# ”ناصیٰ“ کا معنی سُنّتی کیوں کر رہا؟

## اس کی تعریف

ذکرہ ہند حوالہ بات جن میں ناصیٰ کر جس، بدترین مخلوقی اور ذلیل و خوار کہا گیا، ہم نے اس کا ترجمہ دو سی، کیا ہے۔ شاعر قاریٰ بن کرام سے نا انصافی سمجھیں اس یہ پلٹے پلٹے ہم اس لفظ کا مصراط اُتب شیو سے بیان کرتے ہیں تاکہ بات واضح ہو جائے کہ اہل شیعہ اپنے ہاں ناصیٰ کے کہتے ہیں۔

### انوار نعما نید

فَالْيَدُى ذَهَبَتِ إِلَيْهِ أَنَّهُ إِلَّا صَحَابٌ هُوَ أَنَّ الْمُرَادَ يَهُ مَنْ  
نَصَبَ الْعَدَاوَةَ إِلَيْلَ بَيْتٍ مَحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ  
نَظَاهَرَ يَبْعَثُهُمْ كَعَاهِرَ الْمُوْجَدَ فِي الْخَرَابِ وَبَعْضِ  
مَاقِدَّا وَالْقَهْرِ وَرَقِبُو الْأَحْكَامَ فِي بَاتِ الظَّهَارَةِ وَ  
الْخَجَاسَةِ وَالْكُفْرِ وَالْإِرْعَابِ وَجَوَافِرِ التِّكَاءِ وَعَدْمِهِ  
عَلَى النَّاصِيَتِ بِهَذَا الْمَعْنَى .  
وَقَدْ تَغَطَّقَتِ كَعْيَتَ الشَّهِيدُ الثَّانِي قَدَّسَ اللَّهُ رَوْحَتَهُ  
مِنَ الْأَطْلَاعِ عَلَى غَرَائِبِ الْأَحْبَارِ فَقَدْ هَبَ إِلَى أَنَّ

هُوَ الَّذِي نَصَبَ الْعَدَاوَةَ لِشِيعَتِهِ أَهْلِ الْبَيْتِ عَلَيْهِمُ  
السَّلَامُ وَتَظَاهَرَ بِالْمَدْفُوعِ فِيهِمْ كَمَا هُوَ كَالْأَكْثَرِ  
الْمُحَارِفِيَّنَ لَنَا فِي هَذِهِ الْأَعْصَارِ فِي كُلِّ الْأَمْسَارِ  
وَعَلَى هَذَا قَدَّرَ يُخْرُجُ مِنَ النَّصَبِ بَسَرِ الْمُسْتَصْفَعِينَ  
مِنْهُمْ وَالْمُعْقَلِيَّنَ وَالْمُسْلِمَوَالنِّسَاءَ وَنَخِرِ ذِيلِهِ  
وَهَذَا الْمَعْنَى هُوَ الْأَوَّلُ وَقَيْدُ عَلَيْهِ مَا رَوَاهُ الْفُضَّلُوْنُ

قَدْسَ اللَّهُ رُوْحَهُ فِي كِتَابِ عِلْمِ الشَّرَائِعِ يَا سَنَاءُ  
مُعْتَبِرِ عَنِ الصَّوَادِقِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ لَيْسَ النَّاصِبُ  
مَنْ نَصَبَ لَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ لَمَّا تَحْمَدُ رَجُلًا يَقُولُ  
أَنَا أَبْعَضُ مُحَمَّدًا وَأَلِّ مُحَمَّدٍ وَلِكُنَّ النَّاصِبُ مَنْ  
نَصَبَ لَكُمْ وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّكُمْ تَتَوَلَّوْنَا وَأَنَّكُمْ مِنْ  
شِيعَتِنَا وَفِي مَعْنَاهُ أَخْبَارٌ كَثِيرَةٌ

وَقَدْرُ وَرَى عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ  
عَلَامَةَ النَّرَاصِبِ تَقْدِيرُهُ عَنِيرٌ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَهَذِهِ  
خَاصَّةٌ شَامِلَةٌ لِلْخَاصَّةِ وَيُمْكِنُ أَنْ جَاءَ عَهَا  
أَيْضًا إِلَى الْأَوْلِ بِأَنْ تَكُونَ الْمُرَادُ تَقْدِيرُهُ عَنِيرٌ عَلَيْهِ  
عَلَى وَجْهِ الْأَغْتِيَاءِ وَالْجَرْمِ لِيَخْرُجَ الْمُقْدَدُ وَنَ وَ  
الْمُسْتَصْفَعُونَ فَإِنَّ تَقْدِيرَهُمْ عَيْرٌ عَلَيْهِ إِنَّمَا  
نَشَأَ مِنْ تَقْلِيدِ عَلَمَائِهِمْ وَأَبَايِهِمْ وَأَسْلَافِهِمْ  
وَإِلَّا فَلَيَسْ لَهُمْ إِلَّا طَلَاعٌ وَالْجَرْمُ مُرِبَّدٌ أَسْبِيلٌ  
وَيُؤَيِّدُ هَذَا الْمَعْنَى أَنَّ الْأَيْمَنَهُ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ وَخَواصِمُ

أَطْلَقُتُ الْفَنْطَ الْمَنَاصِيْحِ عَلَى إِبْرَهِيْنَهُ وَأَمْدَنَاهُ  
مَعَ أَنَّ أَبَا حَيْنَيْهَ لَمْ يَكُنْ مَمْنُ تَعَصَّبَ الْعَدَاوَةَ لِأَهْلِ  
الْبَيْتِ عَدِيْمِ الْتَّلَامُ بَلْ كَانَ لَهُ اِنْقِطَاعٌ إِلَيْهِمْ وَكَانَ  
يَظْهَرُ لَهُمُ الْقَوْدَدَ تَعَمَّرَ كَانَ يُخَالِعُ أَرَادَهُمْ وَيَقُولُ  
قَالَ عَلَيْهِ وَأَنَا أَقُولُ وَمِنْ هَذَا يَقُولُ قَوْلُ السَّيِّدِ  
الْمُرَّاعِنِي وَابْنُ إِدِرِيسِ قَدْسَ اللَّهُ رَوْحَهُمَا وَبَعْصُ مَشَائِعِنَا  
الْمُعَاصِيْنَ يَتَجَاهَسَ الْمُخَالِفِيْنَ كُلِّهِمْ نَقْلَرَ إِلَى اِلْهَلَاقِ الْكُفَّارِ  
وَالشَّرِّيْلِ عَدِيْمِ فِي الْكِتَابِ وَالشَّيْنَهُ فَتَنَا وَلَهُمْ  
هَذَا الْلَّفْظُ حَيْثُ يُطْلَقُ وَلِأَنَّكَ قَدْ تَحَقَّقَتْ أَنَّ  
أَكْثَرَهُمْ نَوَّا صِبْرَ بِهَذَا الْمَعْنَىِ

(الزار نہانیہ جلد دوم ص ۳۰۴- تذکرہ

فی احوال الصدیقہ و النواصیب

مطبوعہ تبریزیہ عدیدیہ)

من جملہ:

ہمارے اکثر اصحاب کے ذہب کے مطابق ناصی وہ شخص ہے  
جو حضور مسی اشریف مسلم کی آل پاک سے عادت رکھتا ہو۔ اور ان  
سے بغرض خالہ رکرتا ہو۔ میسا کہ یہ بات غاریبیوں میں پائی جاتی ہے  
اور کچھ لوگ اور اراء النہر کے رہنے والے بھی ایسے ہیں اور جو احکامات  
ہمارت و نیجاست، کفر و ایمان اور نکاح کے جرزا و عدم جواز کے  
لئے گئے ہیں۔ وہ اس معنی کے ناصی کے تعلق ہیں۔

شید ثانی کہ جسے غرائب اخبار پر اطلاع کی سمجھ عطا ہوئی ہے میں

کامہ ہبیر ہے۔ کہ نامی ہر وہ شخص ہے۔ جو اہل بیت کے شیعوں سے عداوت رکھتا ہے۔ اور ان سے بغض کا انہیا کرتا ہے۔ جیسا کہ موجودہ دورہ میں ہمارے اکثر مخالفین کا یہ وصف ہے۔ اور تمام ہمیں میں ایسے بیت سے لوگ موجود نہیں ہیں اگر نامی کی یہ تعریف نافی مانے تو پھر نامی کی اس تعریف سے وہی لوگ نکی سکیں گے۔ جو مغلدن، مستضعفین بے وقوف یا عورتیں ہیں۔ لیکن یہ معنی ہے بہت بہتر۔ اس معنی پر شیخ صدوق کی وہ روایت بھی دلالت کرتی ہے۔ جو اس نے اپنی کتاب ملک الشراح میں اسناد معتبرہ کے ساتھ امام جعفر صادقؑ نے خود سے ذکر کی ہے۔ امام صاحب نے فرمایا۔ نامی وہ نہیں جو اہم روایت کے ساتھ دشمنی کا انہیا کرتا ہو۔ کیونکہ نہیں ایک شخص بھی مذہون نہ ہے سے ایسا نہ ہے گا۔ جو یہ کہتا ہو۔ میں محمد اور اہل محمد سے بغض و عداوت رکھتا ہوں۔ اس یہ نامی وہ ہے جو دوسرے شیعیان علی اہمیا ر دشمن ہو۔ کیونکہ اُسے علم ہے۔ کہ تم ہم اہل بیت سے دستی رکھتے ہو۔ اور تم ہمارے شیعہ بھی ہو۔ دلہن نہیں اچھا نہ سمجھتے والا بھی ہے۔ اور اس پر بیت سی کار روایات بھی موجود ہیں۔

بُنیٰ کہ بہم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ کہ نامی کی علامت یہ ہے کہ وہ حضرت ملی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ پر دوسروں کو فضیلت دیتا ہو گا۔ اور اپنے نامی کی جو یہ فاصلت اور علامت بیان فرمائی۔ یہ علامت کسی خاص طبقہ کے لوگوں کے ساتھ مخصوص نہیں۔ بلکہ جو بھی اس صفت سے موصوف ہو گا۔ وہ نامی ہو گا۔ اس روایت کو بھی ہم پسے معنی کی طرف اس طرح دھانکتے ہیں۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم

نے جو حضرت ملی المرتضی رضی افشنہ عنہ پر کسی دوسرے گرفتاریت  
دیشے والے کو نامی کیا۔ قواں سے مراد یہ ہے۔ کہ وہ آدمی یہ  
عیقیدہ رکھتا ہو۔ اور اسے لقین ہو۔ کہ کوئی دوسرے شخص حضرت ملی  
المرتضی سے فضل ہے۔ اس نہیں اور تاویل کی وجہ سے مقلدین اور  
متضدین میں جائیں گے۔ کیونکہ اگر وہ یہ کہتے ہیں۔ کہ فلاں شخص حضرت  
ملی المرتضی سے فضل ہے۔ تو ان کا یہ کہنا اپنے علماء کی تقلید کی بنابر  
ہو گا۔ اور اپنے آباؤ اجداد یا بزرگوں سے سنتے پر ہو گا۔ ورنہ اس  
لقین اور عیقیدہ پر اطلاق پانے کا ان کے ہاں کوئی ذریعہ ہی  
نہیں ہے۔

نامی کے اس منہ کی تائید اس طرح بھی ہوتی ہے۔ کہ اہل بیت  
اور ان کے مخصوص ساتھیوں نے امام ابو ضیغہ و عینہ پر نامی کا اطلاق  
کیا ہے۔ حالانکہ امام ابو ضیغہ ان لوگوں میں سے نہیں ہیں۔ جو اہل بیت  
سے عادت و نیفیں رکھتے ہوں۔ بلکہ امام ابو ضیغہ کو ایسے لوگوں سے  
دور رہتے رہے۔ اور خود اپنے اہل بیت کے ساتھ مجتہد اور  
مودت کا انہار کرتے رہے۔ ہاں یہ ضرور ہے۔ کہ ابو ضیغہ کو ہر دوسرے  
اور تیاس میں اہل بیت کی مخالفت کرتے رہے۔ شلادہ کہتے ہیں۔  
حضرت ملی المرتضی یوں فرماتے ہیں: میں میں یوں کہتا ہوں۔ اس بات کو  
دیکھ کر سید مرتضی اور اہل ادیک اور ان کے بعض ہم عذر مشائخ کے  
اس قول کی تقویت ہوتی ہے۔ کہ وہ اہل تشیع کے ہر علاحدہ کو نہیں  
کہتے ہیں۔ کیونکہ ان لوگوں نے یہ دیکھا۔ کہ ان مخالفین کے یہے  
کتاب و سنت میں ملکاً کفر اور شرک کے الفاظ تھے ہیں۔ لہذا

جب کفر و شرک کا لفظ مطہر ہو لاجائے۔ تو ان سب کو نہ شان ہوتا ہے اس بیسے کا بھی تحقیق کر جا سکا ہے۔ کان میں لفین میں اکثریت ناصیبی اور کوئی تحقیق جو اسی معنی کے اعتبار سے ہیں۔

### خلاصہ:

ناصیبی کا مذاق تین معانی پر ہے۔

- ۱۔ اُل رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے لفظی وعداوت رکھنے والا۔
- ۲۔ اُل رسول کے شیعوں کے ساتھ لفظی وعداوت رکھنے والا۔ رحمت اور جزاً ری کے نزدیک یہ معنی پہلے سے زیادہ اچھا ہے۔
- ۳۔ جو حضرت علی المرتضیؑ پر کسی دوسرے کو افضیلت دے بے راستی معنی کے میں نظر امام ابوضیف ناصیبی ہیں۔

### مُحَمَّد فَكُرِيَّا:

”ناصیبی“ کا پہلا معنی یعنی جو شخص اُل بیت رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے لفظی وعداوت رکھے۔ ایسے آدمی کے متعلق امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ ایسا ناصیبی تو کوئی بھی نہیں نظر آتے گا۔ اس بیسے اب ناصیبی دو آخری تعریف واسے رہ گئے یعنی اُل شیع سے لفظی وعداوت رکھنے واسے اور حضرت علی مرتضیؑ کا اذن پر دوسرے کو افضیلت دیتے واسے (اور یہ ہر دو میں بحیرت رہے ہیں۔ اور اُن بھی موجود ہیں)۔

قارئین کرام! آپ پر بات بخوبی ہیاں ہو گئی ہو گی۔ کہ اُل شیع سے عدالت اور لفظ کن لوگوں کو ہے؟ صفات بات ہے۔ ابھی لوگوں کو کہ جن سے ان کو عدالت اور لفظ ہے۔ یعنی اُل سنت و جماعت اور اسی مفہوم کی تائید تیزی

منی بھی کرتا ہے۔ کیونکہ تمام اہل سنت کا یہی عقیدہ ہے۔ کہ حضرت ابیا نے کرام کے بعد بہ سے افضل شخصیت صدری اکبر پھر فاروق اعظم پھر عثمان علی اور چوتھے مرتبہ پھر حضرت ملی المکفہ رضی انصاری ہم میں۔ رہایہ معاملہ کرنے والوں کو ان سے غبغب و عداوت کیوں ہے؟ سو اس بارے میں عرض یہ ہے۔ کہ اہل تشیع جب حضرت شیعین اور سیدہ ام المؤمنین عائشہ صدیقہ کے بارے میں لعنت بھیجتے ہیں۔ اور انہیں فائیع از اسلام کہتے ہیں۔ بلکہ اسوائے چار پانچ صحابہ کرام کے بقیہ تمام کو معاذ اللہ مرتد قرار دیتے ہیں بلکہ انصار اور اس کے رسول ملی انصار علیہ وسلم کی قریبین و گستاخی کے مرتبہ ہیں تو پھر کوئی سنی ان سے محبت کرے گا۔ اس سے معلوم ہوا۔ کہ اہل تشیع اپنی کتب میں جس کو «نامی» کہتے اور لکھتے ہیں۔ اس سے مراد «اہل سنت و جماعت» ہی ہیں۔ اب آپ خود فصل فرمائیں۔ کہ جن کے مذہب میں سنی کا وہ مقام ہے۔ جو گز شستہ حوالہ ہے میں وہ نامی۔ کہ کہ کر بیان کیا گیا۔ ان سے سینیوں کی رشته داری کیا ہے اسی کی معنی رکھتی ہے؟

(فَاعْتَبِرُ وَايَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ)

# فصل

## نشر مگاہ کے ستر و پرده

### کے کچھ مل

مرد اور عورت کو اپنی شر مگاہ کا ستر اور پرده کرنا اہم امر ہے۔ اور سخت مجبوری کے علاوہ اس کا کھلا رکھنا یا کسی کو دکھانا جائز نہیں ہے۔ فتوہ حنفی میں اسی ضمن میں ایک مسئلہ موجود ہے۔ کہ اگر کسی شخص کو استنباء کی ضرورت ہے۔ لیکن ایسا مقام میں تھیں جہاں کوئی نہ دیکھے۔ بلکہ لوگوں کے سامنے ہی استنباء کر سکتا ہے تو اس کو چاہیے کہ لوگوں کے درمیان میٹھ کر استنباء کرے۔ اور اگر یہ بھی نہ کر سکے تو بغیر استنباء کے نماز پڑھے۔ اس کی اس حالت میں نماز ہو جائے گی کہ کیونکہ استنباء کرنا اگرچہ ہمارت کا ایک طریقہ ہے۔ لیکن سنت ہے۔ اور بے پرده ہونا حرام۔ لہذا اپنا پرده قائم رکھے۔ لیکن "فتوہ جعفریہ" میں اول تر پرده کسی عضو کا ہے اسی نہیں اور اگر ہے بھی تو اس پر مل کر نا بڑا آسان ہے۔ صرف پیش اب اور پا قانٹہ کرنے کے دو عضو پرده کے تحت ہیں۔ بقیہ کسی حضر کا پرده فرض نہیں۔ اور ان

مبداؤں

دو نوں میں سے اول الذکر ہے اگر ہاتھ رکھ لیا جائے تو پر وہ ہمگی سارے مُؤْمِنُوں کو خدا کو خوب نہ کر سکے دو حصوں میں چھپا ہوا ہے۔ اس پر ہاتھ رکھنے کی بھی ضرورت نہیں ہے۔  
حوالہ بات ملاحظہ ہوں۔

### مسئلہ عا:

”رَانٌ“ کا پر وہ نہیں

مَنْ لَا يَحْضُرُ الْفَقِيرَه

وَقَالَ الصَّادِقُ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُتَخَذِّلِيْسُ  
مِنَ الْعُورَةِ۔

مَنْ لَا يَحْضُرُ الْفَقِيرَه  
طبع جدید

مَنْ جَهَلَهُ:

امام جعفر صادق رضی اثر عنہ نے فرمایا۔ ران پر وہ کیسے ہلتے والے اعتقاد  
میں شامل نہیں ہے۔

## مسئلہ نمبر ۲:

پرده صفت قبل اور دبر کا ہے اور ان میں سے صرف قبل کا پرده کرنا پڑتا ہے دوسرا خود بخود پرده میں ہے

### فروع الکافی

عَنْ أَبِي الْحَسِينِ الْهَاشِمِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ الْعُورَةُ عَرَبَاتَانِ الْقَبْلُ وَالْدُّبْرُ فَإِمَّا الَّذِي بُرُّ مَسْتُوْرٌ بِالْأُلْيَّاتِنِ قَدْ سَرَّتِ الْعُورَةَ وَقَدْ سَرَّتِ الْقَضِيبَ وَالْبَيْضَاتِنِ فَقَدْ سَرَّتِ الْعُورَةَ وَقَدْ سَرَّتِ بِرَّ اَيَّةَ اُخْرَى وَإِمَّا الْدُّبْرُ فَقَدْ سَرَّتِ الْأُلْيَّاتِانِ وَإِمَّا الْقَبْلُ فَسَرَّتِ بِرَّ مَيْدَكَ

۱) - فروع کافی جلد ۱ ص ۱۰۵ کتاب لزتی (وابحث)

۲) - وسائل الشیعی جلد اول ص ۳۶۵  
کتاب الظارۃ باب صد العقدہ ۱۷

ترجمہ:

ابو الحسن کہتے ہیں کہ قابل پرده دو عضو ہیں۔ قبل اور دبر ان میں سے

دُبُر تو چرڑوں میں چمپی ہوئی ہوتی ہے (المذاہس کے پرده کی کوئی  
ہر دست نہیں) اپھر جب تو نے آڑہ ناہل اور دو گویروں کا پرده کر لیا۔  
تو نے اپنی شرمنگاہ دھانپ لی۔ ایک اور روایت میں ہے کہ  
دُبُر کر تو دو ذوں چرڑوں نے چھاپا یا ہے۔ اب اگر تو نے قبل رُذ کر فیض  
کامن پرده کرنا ہے۔ تو اپنے انہی سے پرده کرے۔

## صلوٰۃ

صرف قبل پر پرده کافی ہے اور اتنا ہی  
پرده امام حفظ صادق نے کیا

وسائل اشیعہ

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَكِيمٍ قَالَ الْمَيْشَمِيُّ لَا أَعْلَمُ  
لِلْأَقَالَ رَأَيْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَدَيْ وَالسَّلَامَ أَوْ مَنْ  
رَأَاهُ مُتَتَجِّرِيًّا وَعَلَى عَوْرَتِهِ ثُوبٌ فَقَاتَ إِلَيْهِ  
الْتَّعِيدَ كَيْنَسٌ مِنَ الْعَوَرَةِ .

وسائل اشیعہ ۳۶۲ کتاب الطاری  
الباب أدب الحمام۔

ترجمہ:

امشی کہتا ہے۔ مجھے پہنچیں۔ علیہ کرمی نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کو نکال دیکھا۔ یا اس شخص کو دیکھا کہ جس نے امام صاحب کو رہنمہ دیکھا تھا۔ صرف ان کی مخصوصی شریکاہ پر کپڑا تھا۔ اور ران وغیرہ نہیں تھے۔ آپ نے فرمایا۔ دیکھو اران میں اعفاء میں شاہ نہیں جن کا پردہ لازم ہے۔

## مُلْمَعٌ

قبل اور دبر کا پردہ ہاتھ رکھنے سے ہو جاتا ہے

چاہے اپنا ہاتھ ہو یا اپنی بیوی کا

## نَحْرِ الرَّوْسِيدِ

وَالْعَوَّرَةُ فِي الْمَرْأَةِ هُنَّا الْتَّبْلُ وَالْدُّبُرُ - وَفِي  
الرَّجُلِ هُنَّا مَعَ الْبَيْضَاتِينَ وَلَنِسَ مِنْهُمَا لِغَدَانِ  
وَلَا الْمَيَّتَانِ وَلَا الْعَاتَةَ وَلَا الْعِجَانَ تَعْمَلُ فِي  
الشَّعْرِ الْمَتَّاپِتِ أَطْرَافَ الْعَوَّرَةِ الْأَخْوَةِ الْأَجْنِيَّةِ  
الْأَجْنِيَّاتِ مَا ظَرَرَ وَمَنْظُورًا وَيَسْتَحِثُ  
سَرُّ الْمُسَرَّةِ وَالْمُبَرِّكَةِ وَمَا بَيْنَهُمَا  
يَكْنِي الشَّرُّ يُكْلِ مَا لَيْسَ سُرُّ وَلَوْبَيْدَ، أَوْ

یَدِ رَوْجَيْتَه مَشَّلَّاً

دُخْرِيَّةُ السَّيِّدِ مُحَمَّدِ بَلْدَارُولِ فَصْ  
فِي حَكَامِ التَّخْلِيِّ مُطبَّعُه تَهْرَانُ،  
طَبِيعَةُ جَدِيدَه

ترجمہ:

عورت کو جن اعضا کا پرده کرنا چاہیے وہ دو ہیں۔ ایک قبل اور دو سر اور یہ اور مرد کے لیے ان دو ہیں کے علاوہ دو فوں گرلیاں بھی پرده ہیں۔ ان دو فوں اعضا کے علاوہ ران، چوتھا، زینات بجلپرده میں شامل ہیں ہیں۔ ہال وہ بال جو شرمنگاہ کے اروگروں کے ہمئے ہوتے ہیں۔ ان کے بارے میں انتیا طبی ہی ہے۔ کوئی کھنے اور دکھنے والے اسے نہ دیکھیں۔ (اگرچہ اخناع پرده میں شامل نہیں) اور زنات کا پرده کرنا اور کھنے کا پرده کرنا یہ پتھر ہے۔ اور ان دو فوں کے دوہیانی حصہ کا پرده مستحب ہی ہے۔ جن اعضا کا پرده و قبل اور یہ ہر دو ہی ہے۔ وہ ان پر اپنا اتحاد یا بُنی بیری کا با تھر کھنے سے پُر را ہر بات مابین۔

نوث:

شیخ پیر اوسید اقبال ایران کے رہنما اور اہل شیعہ امام وقت روح انٹرائیشن کی تفہیمت ہے۔ جس کا احترام و مذکونت ہر شیعہ پر لازم ہے۔

تبصرہ:

قائِمِ کرام: اعضا کے پرده کے بارے میں آپ نے حرارت ملاحظہ

یکے۔ اول تراہی شیعہ کے نزدیک پرده صرف دعفہ کا ہے۔ اور وہ بھی ایک خود بخود پر دے میں ہے۔ اس لیے اُسے چیخانے کی قدرت ہی نہیں اور دوسرا اُر تناول ہے کہ جس پر اپنا ہاتھ رکھ دیا جائے یا اپنی بیوی کا پرده ہو گی۔ اگر پرده کا فلسفہ اور کہبہ صرفت دیکھا جائے۔ تو یہی بات سامنے آتی ہے۔ کہ پرده اس لیے فروری ہے۔ کہ اس سے ضروری حیا و قائم رہے۔ اور خواہشات نفاسیہ کے بھر کے اور رانیخت کا مسئلہ جب نہ۔ ران، نات کا زیریں حصہ، دو فوٹ چڑڑا اور اُر تناول کے دامیں بامیں یہ سب وہ عقدوں ہیں۔ جو منس شہوت ہیں۔ پھر صورت کا سینہ بھی ان کے نزدیک پرده کا عضو نہیں گویا ان کے نزدیک شہوت اور خواہشات نفاسیہ کے اُبھرنے کے قام موافق کھٹے پھوڑے گئے۔ فرادل پر اتحاد رکھ کر کہیئے۔ کون عقل مند یہ گوارا کرے گا۔ کہ اس کی بیٹی بیوی، ماں، بہن وغیرہ سرف تبل پر اتحاد رکھ باہر نہ ہی گھر میں ہی پھرے؟ لفظ جھٹڑ کی علت غاییہ ہی نفس پرستی اور متقد کے موافق پیدا کرنا ہے۔ یہی ایک ممتاز عبادت ہے۔ جس کے ہوتے ہوئے دنیا میں زنا کا وجود ہی نہیں رہے گا۔ بلکہ زنا کا قام متعدد جائے گا۔ پر دے کے ان احکام میں کس قدر بے حیاٹی ہے۔ یہاں تک کھاہے۔ کہ یہودی مرد صورت کی شرمگاہ کو دیکھنا ایس اس قدر سمجھنا پاہیئے جیسا کہ کوئی گھر میں بھیش کی پیشاب کی جگہ دیکھ رہا ہے۔ ان کے نہ سب میں یہ حیاٹی مکملی چھٹی ہے۔ حاشا و کلام اہل بیت پرده کے اعفاء کے بارے میں یہ کچھ کہیں۔ اور پھر خود بھی ایسا ہی کریں۔ یہ سب ان پر بہتان ہیں۔ پچھلے حوالہ باتیں اپنے اُر تناول پر اتحاد رکھنے سے پرده ہو جانا پڑھا۔ یعنی امام جعفر صادق نے اہل شیعہ کے بقول اُس پر چونا لگا کہ پرده کا کام کیا تھا۔

## مسلم

شمرگاہ پر چونا یہ پیا جائے تو پردہ ہو  
جاتا ہے

مَنْ لَا يَكْسِرُهُ الْفَقْهُ :

وَحَانَ الْمَوْعِدُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَطْلُبُ فِي الْخَامِرِ  
فَإِذَا بَلَغَ مَوْضِعَ الْمَوْعِدِ قَالَ لِلذِّي يَطْلُبُ عَنْهُ شَيْءًا يَطْلُبُ  
مُوَدَّاً إِلَيْهِ الْمَوْضِعَ وَمَنْ أَطْلَبَ فَلَا يَأْتِي إِنْ يُلْقَى أَبْسَرُ عَنْهُ  
إِلَّا نَتَوَرَّةٌ يَتَوَرَّ

(۱۔ وسائل الشیعہ ص ۲۶۸ کتاب الہمارہ

جلد اول)

(۲۔ فروع کافی جلد ششم ص ۰۴۰ کتاب از زی  
وابحث)

ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ حامی میں چونے کا یہ کیا کرتے تھے  
پھر جب ستر کی جگہ پہنچتے تو اس شخص سے فرماتے جو اپ کا چونا یہ کرنے  
والا ہوتا۔ ایک طرف ہر جاڑ۔ پھر خدا اس مخصوص بیگن پر یہ کر لیتے۔

اور فرماتے ۔ کوئی شخص پر نے کاریپ کرنا پا ہے ۔ تو اسے شرمنگاہ سے کپڑا اگار دینا چاہئے ۔ کوئی نکرچونا بھی پر وہ کا کام دیتا ہے ۔

## وسائل الشیعہ

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ الرَّافِقِيِّ فِي حَدِيْثِ أَنَّهُ دَخَلَ حَتَّى  
بِالْمَدِيْنَةِ فَأَخْبَرَهُ صَاحِبُ الْعَتَمِ أَنَّ أَبَا جَعْفَرَ  
عَنِيْهِ السَّلَامُ كَانَ يَدْخُلُهُ فَيَبْدِأُ يُنْظَلِّي عَانَتَهُ  
وَمَا يَدْعِهَا شَرَّ يَدْعُ إِنْزَارَهُ عَلَى أَطْرَافِ رَاحِلَتِهِ  
وَيَدْعُ عُوْنَى فَأُطْلَى سَافِرَ بَدَنِهِ فَقَدْعَ لَهُ يَرْمَى  
مِنَ الْأَيَّامِ إِنَّ الدِّنَى تَكُرُّهُ أَنْ أَرَادَهُ فَدُرَّ أَيْمَنَهُ  
فَأَنَّ كَلَّا إِنَّ السَّوَرَةَ سَوَرَةٌ وَسَرَرَةٌ :

(۱- وسائل الشیعہ صفحہ نمبر ۲۷۸)

(کتاب الطاریت)

(۲- فروعی کافی جلد ۲ ص ۲۹۷)

(کتاب الرزی والیحی)

ترجمہ:

عبداللہ الرافقی بتا ہے ۔ کہ میں مدینہ منورہ کے ایک حام میں گیا۔ مجھے حام کے ہاک کے نے بتلایا ۔ کہ امام باقر رضی ائمہ عنہ بھی یہاں تیکرتے ہیں ۔ آپ سب سے پہلے اپنی نات کے نیچے والے بالوں وغیرہ پر  
چونے کا یپ کرتے ۔ پھر ایک پکڑا اپنے اڑا ناسل پر یہیث کر مجھے بلاتے ۔ میں ان کے بقیہ جسم پر یپ کرتا ۔ ایک دن میں نے عرض کیا

وہ غاص عضو کو جس کراؤ بھیجے دکھان پسند نہیں فرماتے۔ میں نے تو اُسے یقیناً دیکھ دیا ہے۔ فرمائے گے۔ ایسا ہر گز نہیں، ہر سکن کو چونے نے اُس کو چھپا کھا دیے۔ اور چونا بھی پر وہ کام دے دیتا ہے۔

### وسائل الشیعہ

إِنَّ أَبَا جَعْفَرَ حَنَفِيَ وَالسَّلَامُ كَمَا يَقُولُ مَنْ كَاتَ  
يُؤْمِنُ بِالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ بِالْمُؤْمِنِ هَلَا يَدْخُلُ  
الْحَقَّاَمَ إِلَّا يُمِيزُ فَتَالَ فَنَدَخَلَ دَاتَ بَيْوِمِ  
الْحَقَّاَمَ فَتَنَوَّرَ فَلَمَّا أَطْبَقَتِ النَّوْرَةُ عَلَى  
بَدِينِهِ أَنْتَيْتُ الْمِيزَرَ فَتَالَ لَهُ مَوْلَى لَهُ يَا بَنِي  
أَنْتَ وَأُنْقِي إِنَّكَ لَتُنْهَى ضِيَّيْتَ بِالْمِيزَرَ وَلَزُوْمِهِ  
وَلَعَنَ الْقَيْمَةِ عَلَى نَفْسِكَ فَتَالَ أَمَا عَلِمْتَ  
أَنَّ النَّوْرَةَ قَدْ أَطْبَقَتِ الْعَوْرَةَ .

(۱۔ وسائل الشیعہ ص ۸، ۳ کتاب الطهارة

جلد اول)

(۲۔ فردی کافی جلد ششم صفحہ نمبر ۵۰۶

کتاب ازی واجمل)

ترجمہ:

امام باقر رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے۔ کوچ شخص اشہاد و تیاریت کے دن پر ایمان رکھتا ہو۔ وہ ہبہندر کے بغیر حرام میں داخل نہ ہو۔ راوی کہتا ہے۔ کہ ایک دن امام باقر رضی اللہ عنہ حرام میں تشریف لے گئے۔ اور چونا لگایا

تو اپنا تہبند اتار بھینکا یہ دیکھ کر ان کے ایک غلام نے عرض کیا۔ میرے  
مال باپ فریان! آپ تہبند کے بارے میں وصیت فراستے  
ہیں۔ اور اس کی پابندی کی تاکید کرتے ہیں۔ اور خود آپ نے اپنے  
جسم سے اتار بھینکا ہے؟ فرمایا تھیں پتہ نہیں۔ کچونا نے شرمنگاہ کوڑا عاپ  
لیا ہے۔

### وسائل الشیعاء

عَنْ حَنَّاَ بْنِ سَدِيرٍ عَنْ أَبِيهِ فِي حَدِيثِ أَتَهَ  
دَخَلَ فِيَّا فِيَّ وَعَلَيْهِ بْنُ الْحُسَيْنِ وَمَعَهُ  
ابْنُهُ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ عَلَيْهِ الْسَّلَامُ  
وَرَوَاهُ الصَّدُوقُ يَأْسَتَاهُ عَنْ حَنَّاَ بْنِ سَدِيرٍ  
شَهَّدَتَالِ فِي هَذَا الْخَيْرِ إِطْلَاقٌ لِلْإِعَامِ أَنْ  
يُتَدْخِلَ وَلَدَهُ مَعَهُ الْحَقَامَ وَوَنَّ مَنْ لَيْسَ  
بِإِمَامٍ لِأَنَّ الْإِمَامَ مَعْصُومٌ فِيْ صِفَرٍ وَ  
كَبِيرٍ لَا يَقْعُدُ مِنْهُ الْتَّنَفُّرُ إِلَى الْعُوْرَةِ فِيْ  
حَقَامٍ وَلَا فِيْ غَيْرِهِ۔

وسائل الشیعاء بلداروں صفحہ نمبر ۳۸۰  
کتاب الطهارة باب اجزاء متبر العورت  
بالنرۃ۔ مطبوعہ تہران (طبع جدید)

ترجمہ:

حنان بن سدیر اپنے والد سے روایت کرتا ہے۔ کہ جب میں حامی میں

دافتہ ہوا۔ تو اس نے اچانک دیکھا۔ کہ حامی میں امام زین العابدین اور ان کے فرزند امام باقر رضی اللہ عنہما موجود ہیں۔ صد و تیس نے اپنی استاد کے ساتھ اس کو روایت کی۔ پھر کھا۔ کہ اس واقعہ سے علوم ہوتا ہے۔ کہ امام وقت کو اس امر کی اجازت ہے۔ کہ وہ اپنے ساتھ حامی میں پہنچے کرے جائے۔ لیکن کوئی دوسرا اندر نہیں جا سکتا۔ اس کی وجہ ہے کہ امام چھوٹی عمر اور بڑی عمر و دونوں میں حصوص ہوتا ہے۔ اس لیے اس سے یہ توقع نہیں ہو سکتی۔ کہ وہ حامی کسی اور بجائے شرمنگاہ کی طرف دیکھے گا۔

### ملحہ فکر یہ

تاریخ میں کرام! اہل شیعہ کی معتبر کتابوں سے ہم نے چند عوامل جات پیش کیے ہیں۔ جن میں ان کے ہال پر وہ اور اس کے اعضا کی تصریح کی ہے۔ پر وہ ان کے ہال برائے نام ہے۔ وہ اس طرح کہ اگر احضانے پر وہ پرچونا گا ہو۔ یا اپنا ہاتھ رکھا ہو۔ یا اپنی بیری کا اتحاد کھا ہو۔ تو پر وہ کی آیات و احادیث پر مل ہو گیا۔ ایسے میں اگر کسی کی نظر پڑ جائے۔ تو نہ دیکھنے والا گناہ گارا اور نہ دکھانے والا بے شرم! اب بھی امام جعفر صادق اور ان کے والدگرامی کے بارے میں اپنے پڑھپکے ہیں۔ کہ انہوں نے صرف عضو مخصوص پرچونا گا کہ پر وہ کریا تھا۔ ان کے دیگر جسم کے حصوں پرچونا نہ کرنے والا حقیقت بیان کر رہا ہے۔ کہ جس کا پر وہ کیا جا رہا ہے۔ اور جسے دیکھنے سے احتراز کی غاہ کچھ وقت کے لیے مجھے باہر نہیں دیا گیا۔ وہ تو مجھے نظر آ رہا ہے۔ لیکن امام صاحب پھر بھی لبھنے ہیں۔ کہ بے دوقت! یکتے ہو۔ کچھ اور نظر ادا ہو گا۔ اس پر تو پرچونا گا ہو رہے۔ اور وہ پر وے میں چھپا۔ میٹھا ہے۔ بے چانچپ ہو گیا۔ اور اپنا کام انجام دیتا رہا۔ خدا لگتی کہیئے۔ کہ حضرت امیر اہل بیت رضا

کے پر دے کا یہ عالم تھا۔ کہ صرف اُرنس اس کا پر دہ کن افروری فرماتے رہے۔ اس دہ کا اگرچہ پر دہ ہے لیکن اس کا خود بخوبی دہست کرو یا گیا ہے۔ ان کے علاوہ بقیہ اعشار کا کوئی پر دہ نہیں۔ حاشا و گلا۔ یہ شرم و حیاء کے پیکراں قدر بے جیا ہی کی تعلیم ہرگز نہیں دے سکتے۔ یہ روایات و احادیث دراصل زرارہ اور ابر بصیرتے نہ اس لوگوں کی اختراع ایں۔ جو اپنے دور میں امُر کے سبق و محرمان تھے اسی لیے ہم کہتے ہیں۔ کہ ”فقہ جعفریہ“، امام باقر اور امام جعفر صادق رضی اللہ عنہما کے ارشادات کا نام نہیں ہے۔ پر دہ کے ان مسائل پر عمل پیرا ہو گر اگر کوئی دو مون بھائی دو نوجہ خود کے ہمراہ بازار میں خرید و فروخت کے لیے جائے۔ یعنی بیوی نے اپنے خاوند کے اُرنس اس کا پیٹا ہاتھ رکھ کر پر دے میں کر لیا ہو۔ اور خاوند نے بیوی کی شرمنگاہ پر ہاتھ رکھ کر اسے نظریں سے اچھل کر لیا ہو۔ بقیہ اعشار کا چونکہ پر دہ نہیں اس لیے سرتاپانگے ہو کر ذرا اور گھر گھویں مچھریں۔ اگر لوگ اس عجیب کینیت میں سر بازار دو فوٹ میاں بیوی کو دیکھنے کے لیے جمع ہو جائیں۔ اور پوچھ دیجھیں۔ یہ کیا ہے؟ تو انہیں صاف صاف کہہ دینا چاہیئے کہ ہم ”فقہ جعفریہ“ کے پیر دہیں۔ اور مسائل پر عمل کر رہے ہیں۔ اس پر دہ مجمع ”فقہ جعفریہ“ کی داد دے گا۔ اور اس کی تشهیر کا بہترین موقع میں جائے گا۔

رَفَاعَتَهُ وَأَقْلَى الْأَبْصَارِ

## فونہ جعفریہ میں فضوار غسل کے چند سوال

### مسئلہ ۱

عورت کی ڈبر میں وطی کرنے سے اکل  
روزہ ٹوٹا ہے اور زندہ ہی اس پر غسل کا وجوب۔

### وسائل الشیعہ

عن الحلبی قَالَ سُلَيْمَانُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ عَلِيهِ السَّلَامُ عَنِ الرَّجُلِ يَصِيبُ الْمَرْأَةَ فِيمَا دُوَنَ الْفَرْجَ أَعْلَمُهَا الْغُسْلُ إِنْ مُوَأْنَزَ لَوْلَمْ يَنْزِلْ هُوَ ؟ قَالَ لَيْسَ عَلَيْهَا الْغُسْلُ وَإِنْ لَمْ يَنْزِلْ مُعْقَلٌ لَمْ يَلِدْ الْغُسْلُ۔

(۱)- وسائل الشیعہ جلد اول ص (۲۸۱)

(۲)- تهذیب الاحکام جلد اول ص (۱۲۹)

(۳)- استبصار جلد ناچ (۱) مطبوعات تہران (طبع جدید)

فوجہہ:

طبعی بیان کرتا ہے۔ کہ امام جعفر صادق رضی افثرا عنہ سے ایسے مرد کے بارے میں پوچھا گیا۔ جو عورت کی شرمنگاہ کے علاوہ کسی اور بھر (دُبُر میں) خواہش نفس پر رہی کرتا ہے۔ کیا اس پر مثال لازم ہو گا۔ اگر مرد کو ارزال ہو جائے۔ اور عورت کو ارزال نہ ہو؟ فرمایا۔ اس عورت پر غسل لازم نہیں۔ اور اگر مرد کو بھی ارزال نہ ہوا ہو تو اس پر بھی غسل و بجب قسم ہے۔

## وسائل الشیعہ:

عن احمد بن محمد عن بعض الحکوّفیین رَوَى عَنْ ابْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الرَّجُلِ  
يَا فِي الْمَرْأَةِ فِي مَمْبِرٍ مَا وَهِيَ صَائِدَةٌ قَاتَلَ لَا  
يَنْقُضُ صَوْمَاقَ وَكَيْسَ عَلَيْهَا حُشْلٌ

وسائل الشیعہ جلد ۱

ص ۱۸۸/ ابواب الجنابہ۔

فوجہہ:

امام جعفر صادق رضی افثرا عنہ سے کچھ کوئی وگ یہ صریح مرفوغاً بیان کرتے ہیں۔ کہ امام صاحب نے فرمایا کہ اگر کوئی مرد کسی عورت کے ساتھ اس کی دُبُر میں خواہش نفس پر رہی کرتا ہے۔ اور عورت نہ کوئہ حالتِ روزہ میں ہو تو اس عورت کا نہ روزہ ٹوٹتا ہے۔ اور نہ اس پر مثال لازم آتا ہے۔

المبسوط

فَأَمَّا إِذَا دَخَلَ ذَكْرَهُ فِي دُبُرِ الْمَرْأَةِ أَوِ الْغُلَامِ  
فَلِمَّا صَنَعَا إِنْتَافِتِهِ يَوْمَ اِيَّاثَانِ إِحْدَاهُمَا يَحِبُّ  
الْغُسْلُ عَنْهُمَا وَالثَّانِيَهُ لَا يَحِبُّ عَنْهُمَا  
فَإِنْ آتَيْتَهُمَا وَاجِدًا مِنْهُمَا وَجَبَ عَلَيْهِمَا الْغُسْلُ  
لِمَكَانِ الْأَنْزَالِ فَإِمَّا إِذَا دَخَلَ ذَكْرَهُ فِي قُرْبَجِ  
بِهِنْيَمَةِ أَوْ حَيْرَانِ أَخْرَى فَلَا نَصْرَفُ فِيهِ فَيَنْبَغِي  
أَنْ يَكُونَ الْمَذْهَبُ إِلَّا يَتَعَلَّقُ بِهِ الْغُسْلُ يَعْدَمُ  
الرَّدِيْنِ الشَّرْعِيَّ عَنْهُمَا وَالْأَصْنَلُ بَرَاءَةُ  
الذِّمَّةِ.

(المبسوط جلد اول، ۲، کتاب الطهارت

فصل في ذكر غسل الجنابة (الم)

ترجمہ:

جب کرنی مرد اپنا اڑا نہ اس عورت یا اڑ کے کی دبر میں داخل کرتا ہے  
تو ہمارے اصحاب سے اس بارے میں دو روایتیں ہیں پہلی ہے  
کہ ان دونوں پر غسل واجب ہے۔ اور دوسری یہ کہ ان میں سے کسی پر  
مجھی واجب نہیں ہے۔ پھر اگر ان میں سے کسی کو ازالہ ہو گیا۔  
تو اس ازال کی وجہ سے اس پر غسل لازم ہو گا۔ اور اگر کسی بنے باں  
پر پہنے یا کسی اور حیوان کی شرم لگاہ میں اڑ نہ اس دا غسل کیا۔ تو  
اس بارے میں کوئی دو کوں مدد نہیں ہے۔ پس ہمارا مذہب ہے۔

ہوتا چاہیے کہ اس طریقہ پر خل لازم نہ ہو۔ کیونکہ خل کے لیے کوئی شرعی دلیل نہیں ہے۔ اور اصل یہ ہے۔ کہ دلیل شرعی کے بغیر شرعی کو بری الذمہ قرار دیا جائے۔

### تبصرہ

«فقہ حضرت»، اپنے مانتے والوں کی بڑی ہمدرد ہے۔ اور پست سے اڑے اوقات دس کام آتی ہے۔ دیکھنے نامہ سرم ہو سردی کا، خواہش نفس ہو زوروں پر اور پانی گرم کرنے یا مٹنے کی ترقی بھی نہ ہو۔ تو ایسے میں «ہم خدا مم ثواب» کے صداق اپنی ازدیگی مختصر سے اٹھا ہونے کی کہیں۔ اور اگر ہماز بنا میں کوئی روزہ سے ہوں۔ قیپیں سے «وسائی الشید»، کانسو ہاتھیں تھام لیں۔ فوراً امام حضرت محدث فیض عنہ کی صریح پڑھ کر شنائیں۔ اور اس سے کہیں۔ کہ اے خوش بخت! امام کی تافرمان ہو کر جہنم میں جانا چاہتی ہو۔ پس وہ تعارف پھوڑ دے گی۔ اور پھر تم اس پر دار کرنے کے لیے کپڑے اسار پھیکو اور نیز قیان کی اس پر جلا دو۔ جب بب کچھ کر کے فارغ ہو جاؤ۔ تو غسل نہ روزہ ٹوٹنے کا خطرہ۔ تبلیغی کتنی ہماری ہے اپ پر فقہ حضرت۔ اور اگر کسی وقت بیوی بے چاری ہاتھ دے گے۔ تو بے زبان پاڑنا مگوں والی غلوت اس اڑے وقت میں دشکل کشائی، کر دے گی۔ اس کے بعد بری الذمہ ہونے کی سند ہمارے پاس ہے ہی۔ قارئین کرام: یہ سائی اور امام باقر فخر حضرت محدث کی شخصیات؟ کیا کوئی صاحب ایمان یہ کہ سکتا ہے۔ کہ یہ سائی ان ائمہ اہل پیشہ فرمودات میں سے ہیں۔ جن پر طہارت ناز کرتی ہے۔ تیس پھر ہی کہتا پڑتا ہے۔ کہ ان پاکیزہ شخصیات کو بنیام کرنے کی ایک گھناؤنی یہودی سازش ہے۔ اشکاعی حق پیش چانتے اور اسے قبول کرنے کی ترقیت و محنت عطا فرمائے۔ آئیں

## مسئلہ ۲

اڑنے والے تمام جانوروں کی بیٹ پاک ہے  
نیز حلال جانوروں اور حج پالیوں کا گور و پیشان پاک ہے

### الفقرہ علی المذہب الخمسہ

وَقَالَ الْإِمَامِيَّةُ فَضْلَاتِ الطَّيْوِرِ الْمَأْكُولَةِ لِكُلِّهَا  
وَغَيْرِ الْمَأْكُولَةِ طَاهِرٌ وَكُلُّا كُلُّهُ خَيْرًا بِنِ  
كَيْسَنْ لَهُ دَمٌ سَائِلٌ مَا كُوْلًا كَانَ أَوْغَيْرِ مَا كُوْلِ  
أَمَّا مَا لَهُ نَفْسٌ سَائِلَةٌ فَإِنْ كَانَ مَا كُوْلًا كَالْأَدِيلُ  
وَالْغَتَمَّ فَفُضْلَتْهُ طَاهِرٌ وَإِنْ كَانَ غَتَمَّ  
مَا كُوْلُ الْتَّخِيمِ كَالْدُمِّ وَالسَّبِيعُ فَتَسْجِسَةٌ وَكُلُّ  
مَا يَشَكُّ بِأَثْهَ مَا كُوْلًا أَوْغَيْرَ مَا حَكُولٌ  
فَفُضْلَتْهُ طَاهِرٌ وَقَالَ الْحَنْفِيَّةُ فَضْلَاتِ

الْحَيَّوَانُ غَيْرُ الطَّائِرِ كَالْأُبَيْلِ وَالْفَنَمِ  
نَحْسَةُ امْتَانِ الطَّائِرِ فَنَانُ حَكَارَ  
يَذْرُقُ الْمَقَاءَ كَانْحَمَامِ وَالْعُصْبُونُ دِفَطَاهِرُ  
قَرَانُ كَانَ يَذْرُقُ فِي الْأَرْضِ كَانَدُجَاجِ  
وَالْأَوْتَرُ فَنَحْسَةُ۔

(الفقہ علی المذاہب الخمس صفحہ ۲۵)

مطبوع عمرہ ران

ترجمہ:

اہل شیعہ ہکتے ہیں کہ تمام پرندوں کی بیٹ چاہے وہ حلال ہوں یا حرام، پاک ہے۔ اسی طرح ہر رُوہ ذی روح کہیں میں بینے والا خون نہیں وہ بھی چاہے حلال ہو چاہے حرام ہیں کی بیٹ پاک ہے لیکن جن میں بینے والا خون ہے۔ پھر اگر ان کا گوشت کھایا جاتا ہے یعنی وہ حلال ہیں۔ جیسا کہ اوتھ، بھریاں بھیریں وغیرہ تو ان کا بول میڑاں پاک ہے۔ اور ہر دو جانور میں بینے والا خون ہو۔ اور اُس کے باسے میں حلال و حرام ہونے کا شک ہو۔ تو اس کے نصیحت طاہریں افتاب کا مسلک یہ ہے۔ کہ پرندوں کو چھوڑ کر دوسرے نے حیوانات کا بول و میڑاں نجس سے بہر حال پر نہ رے اگر ہر ایسی اٹتے اٹتے بیٹ کرنے والے ہوں۔ جیسا کہ بکریا اور چڑیا تو ان کی بیٹ طاہر ہے۔ اور اگر زمین پر میٹھ کریا پل کریتے کرتے ہوں جیسا کہ مرغ اور سیخ تو ان کی بیٹ نجس ہے۔

## مسلم

سجدہ تلاوت کے لیے وضو کی ضرورت

نہیں ہے۔

الفقہ علی المذاہب المختلہ:

سُجُونُهُ التِّلَاوَةِ وَ الشُّكُرِ تَعِبُ لَهُمَا الْعَلَهَاءُ  
عَنْهُمَا لَا رُبِّعٌ وَّ تَسْتَحِيْتُمْ عَنْهُمَا لَا مَفْتَحٌ لَّهُ

(الفقہ علی المذاہب المختلہ ص ۳۲)

ترجمہ:

سجدہ تلاوت اور شکر ادا کرنے کے لیے باوضو ہونا چاروں امر کے نزدیک واجب ہے۔ میکن شیعوں کے نزدیک بہتر ہے۔

لطفہ کریمہ:

فارمیں گرام: سجدہ تلاوت ایک فرمہ و عبادت ہے۔ اس کے زاید

اُدمی اشتر کے حضور اپنائی عجرا و انکساری کا اعلان کرتا ہے۔ اسی یہے اس کے لیے طہارت کا ہونا شرط قرار دیا گیا ہے۔ لیکن فقہ جعفریہ میں اس کے لیے طہارت کی کوئی ضرورت نہیں۔ یہ بات بھی جانتے ہیں کہ آیت سجدہ پڑھنے اور سنتے سے سجدہ واجب ہو جاتا ہے۔ جب پڑھنے والا آیات سجدہ میں سے کسی کی تلاوت کرتا ہے۔ تو اس پر اس کی ادائیگی لازمی ہو جاتی ہے۔ اور فوراً کرے گا۔ تو اس سے پہلے تلاوت کرنا ہو گا۔ اب اگر سجدہ تلاوت کے لیے طہارت کی شرط نہ لگائی جائے۔ تو اس سے لازم آئے گا کہ سجدہ تلاوت بغیر فضور جائز ہے۔ حالانکہ سجدہ تلاوت مخصوص جہادت ہے جو بنی و ضردا نہیں ہو سکتی۔

فقہ جعفریہ میں حالت پا غانہ میں آیتہ الکرسی پڑھنا جائز

المبسوط:

وَلَا يُقْرَأُ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ حَتَّىٰ كَانَ أَذْنَاهُ طِيلًا الْآيَةُ  
الْكُرْسِيٌ۔

المبسوط جلد ۱، کتاب الطہارت، ص ۱۸

قرآن میں:

پا غانہ کرتے وقت آیتہ الکرسی کے سوا قرآن کی تلاوت نہیں جائز

وسائل الشیعہ:

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ يَعْقُوبَ قَالَ قُلْتُ لَرَبِّي الْحَسَنَ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
أَقْرَأْهُ الْقُرْآنَ فِي الْعَتَاقِ وَأَخْبَرْتُهُ قَبْلًا لَمْ يَأْتِ

وسائل الشیعہ ص ۲۴۷، کتاب الطہارت۔

مترجمہ:

علی بن اقیلین ہتا ہے۔ میں نے امام ابو الحسن رضی اشعر عنہ سے پوچھا۔  
کیا میں حمام میں قرآن پڑھ سکت ہوں۔ اور نکاح کر سکتا ہوں؟ فرمایا۔ کوئی  
حرج نہیں۔

تبصرہ:

ذکورہ دو حادیات سے معلوم ہوا۔ کہ اہل شیعہ کے نزدیک تلاوت قرآن  
کے لیے ذوق جگہ کا صاف سترہ اور پاک ہونا ضروری ہے۔ اور رہی تلاوت کرنے  
والے کا پاک ہونا اور کپڑے پہننے ہونا ضروری ہے۔ (المیسرۃ) میں آیہ الکرسی کو  
چھوڑ کر پا خاکہ کرنے کی حالت میں بقیہ قرآن کریم میں سے کچھ پڑھنے کی اجازت نہیں  
دی گئی۔ اس فرق کی کوئی معقول وجہ نظر نہیں آتی۔ ہو سکتا ہے۔ کہ آیت الکرسی اس  
قرآن میں نہ ہو۔ جو امام قائم غاریں لیے میٹھے میں۔ اور یہ حرف حضرت عثمان علی کے  
جمع کردہ قرآن ہی کی مخصوصی ایسیت ہو۔ ورنہ آیت الکرسی قرآن کریم کی ایک مستقل  
ایسیت ہے۔ اس کا حکم بھی وہی ہے جو باقی قرآن کریم کا ہے۔ اپنے غور فرمائیں۔ پا خاکہ  
اور عسل کرنے وقت اور می بے پر وہ ہوتا ہے۔ اور فرشتہ (کراہا کا تینیں) بھی اس سے  
وقتی طور پر علیحدہ ہو جاتے ہیں۔ میں کوئی دلیل فرمایا ایسیت قرآنی کی تلاوت کی اجازت  
دے کر۔ (فقہ جعفریہ) نے تغذیہ حجراۃت حاصل نہیں کیا۔ ایک طرف یہ بے حیائی  
اور دوسری طرف امام ائمہ ایں۔ بیت سیدنا علی الْمَتَّفِی رضی اشعر عنہ کے بارے  
میں جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی نظر سے گزرتا ہے۔ کہ۔ علی قرآن کے  
سامنے ہو۔ قرآن علی کے سامنے ہے۔ تو سخت جیسا نہیں ہوتی ہے۔ کہ یہ تمام نہاد  
محبّان علی قرآن کریم کو حمام میں پڑھنے کی اجازت دے رہے ہیں جعیفۃ۔

کوئی بائیں اور ایسی رعایتیں اگر اہل بیت ہرگز نہیں دے سکتے۔ امّا معلوم ہوا کہ یہ سب روایات ان کے شمنوں کی ایجاد ہیں۔ اور بہ نام امام کی ایجاد رہا ہے۔ اسی پر ظالموں نے بس نہ کی۔ بلکہ دو چار قدم اور چلا گک لگائی۔ اور رہی ہی کسری پوری گردی۔ ملاحظہ ہو۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ زُرَارَةَ وَمُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ قُلْتُ أَعْلَمُ الْحَايَيْنِ بِالْجُنُبِ يَعْرُفُ  
شَيْئًا بِهِ فَأَلَّا نَعْصُرْ مَا شَاءَ

(۱- وسائل الشیعہ کتاب الطهارت

جلد اول ص ۲۲۰)

(۲- تہذیب الاحکام جلد اول ص ۱۲۹)

مذکورہ حکم الجنابت اخ

فتن جملہ:

زیارتہ اور محمد بن مسلم دونوں امام باقری اور عزیزہ سے روایت کرتے ہیں کہ اپنے سے حین والی حورت اور ضمی شفیع کے بارے میں پوچھا گیا۔ کہ یہ قرآن کریم کی تلاوت کر سکتے ہیں۔؟ فرمایا۔ ہاں۔ جو چاہیں پوچھ سکتے ہیں۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ عُسَدِ اَثْبَبِي عَلَى الْحَلَبِيِّ عَنْ اَبِي عَبْدِ اَشْدَقِي قَالَ سَانِدُ

أَتَشْرَعُ الْمُنْفَسَأُوَّلَ الْحَادِثُ وَالْجَنْبُ وَالرَّجُلُ يَتَغَوَّطُ  
الْقُرْآنُ وَقَالَ بَنْرَوْنَ مَا شَاءَ عَوْنَ-

(۱- وسائل الشیعہ جلد اول ص ۲۲۱)

(اباب احکام الخلوۃ)

(۲- تہذیب الاحکام جلد اول ص ۱۴۸)

فوجہہ:

امام جعفر صادق رضی افسر عنہ سے جب عبید اشتر بن علی علیہ فیضہ نے پوچھا  
کہ کیا حیض و نفاس والی حورتیں، جنبی اور جنپی کرنے والی ان حالات  
میں ہوتے ہوئے قرآن کریم کی تلاوت کر سکتے ہیں؟ فرمایا جو چاہیں  
پڑھیں۔ (کوئی حج نہیں ہے۔)

### تہذیب الاحکام

عن القضیل بن یسار عن ابی جعفر علیہ السلام  
قَالَ لَا يَأْتِي أَنَّ تَشْلُوَ الْحَادِثُ وَالْجَنْبُ الْقُرْآنَ۔

(تہذیب الاحکام جلد اول ص ۱۲۸)

تذکرہ حکم الجنابة و صفة

الظہارہ منها مطبوعہ تہران طبع جدید

فوجہہ:

فضیل بن یسار کہتا ہے۔ کہ امام باقر رضی افسر عنہ نے فرمایا۔ حیض و  
نفاس والی حورت اور جنبی اور جنپی کے قرآن پڑھنے میں کوئی حرج  
نہیں ہے۔

## تصریح:

ان حوار جات سے حیض و نفاس اور جنابت کی حالت میں جو رچا ہیں قرآن کم پڑھنے کھلی چھٹی مل گئی ہے۔ گذشتہ حوار میں پاقاڑ کرنے کی حالت میں صرف آیتہ اکرسی کا ذکر تھا: «وسائل الشیعہ» میں بات، واضح کردی گئی۔ کہ صرف آیتہ اکرسی ہی نہیں۔ بلکہ پورے قرآن میں سے جو مرضی ہو پڑہنا جائز ہے حیض ایسی بیماری ہے۔ جس میں اشد تعالیٰ نے بوج عدم طہارت عورت پر نماز معافت کردی یہ وزہ معلل کر دیا۔ اور اسی طرح نفاس بھی پلیدی کا دور ہے۔ اور جنابت بھی ازروئے قرآن ناپاکی ہے۔ لیکن جسم انسانی (مرد ہو یا عورت) کی ناپاکی کی جو بھی صورت ہو سکتی ہے۔ اور بے پر دلگی کی جو بھی صورت بن سکتی ہے۔ ان تمام میں اہل تشیع کے تذکرے قرآن کریم کی تلاوت کرنا جائز ہے۔ کوئی بھی عقلاً ان مسائل کو دیکھ کر یہی کہر لکھا ہوتا ہے کہ ان حالات و اوقات میں تلاوت کرنے والا اور اصل قرآن کریم کی توہین کرنا ہوتا ہے۔ لیکن اہل تشیع کو شاندیریہ مذکور ہے۔ کہ

یہ قرآن جس کے زان حالات میں اپنے ہنسنے کی بات ہو رہی ہے۔ مُوہ قرآن نہیں۔ جو اصلی اور غیر محرف ہے۔ اس تحریف شدہ نامکل قرآن کو پڑھنے سے کیا خرابی ہو سکتی ہے۔ جو بھرپور قرآن ہے، ہی نہیں۔ لیکن یہ بہاء محقق بہانے ہے کہ بخنان حوار جات میں اکیس بھی محرف قرآن، کہ ان حالات میں پڑھنے کی بات نہیں۔ داگچہ موجو صحرائے ہی کو واقعی محرف مانتے ہے اور لکھتے ہیں، لہذا معلوم ہوا کہ ان مسائل کے ذریعہ اہل تشیع نے قرآن کریم کی سخت توہین کی ہے۔ اور بچھر کلی ڈھنڈائی سے ان باتوں کا اتساب امام باقر اور امام جعفر صادق رضی اشد عہدہ کی طرف کر دیا ہے۔ حالانکہ ائمہ اہل بیت ان بجواست میں سے مبتدا اور منزہ ہیں۔

ہم پھر کہتے ہیں کہ ایسی بے حیا ویاں اس بے حیا ویاں کی اختراق ہیں۔ جن پر ان اہم امور نے پھٹکار کی ہے۔ لہذا ”فقہ جعفری“ ان انگر کی نہیں بلکہ ان کے دشمنوں کی ایجاد ہے۔

(قَاعِدُونَ قَوْمٌ أُولَئِنَّ الْأَبْصَارِ)

## مسلم ۲

خون اور پیپ وغیرہ سے وضو نہیں لوٹتا۔

## الْفَقْهُ عَلَى الْمَذَابِ النَّسْرِ

الْخَارِجُ مِنَ الْبَدَدِ لَعَيْرِ السَّيِّئَيْنِ حَالَ الدَّمْ وَالْقَبِحِ  
لَا يَنْقُضُ الْوُضُوُو وَعِنْدَ الْأَمَانَةِ.

(الفقه على المذاهب الخمسة)

ترجمہ:

بیسین دُبڑا درگرا کے سو اس سے کوئی چیز نکھے اس سے وضو  
نہیں لوٹتا۔ جیسا کہ خون پیپ وغیرہ۔ یہ اہل تشیع کا مسلک ہے۔

## لطف کرنا:

خون اور پیپ کے متعلق حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم اور اہل بیت

اور امّہ الٰی نہت سے میتوال ہے۔ کہ جب یہ دونوں جسم سے نکل کر بہر ہمیں تو ان سے وضو چاتا رہتا ہے میکن «فقہ جعفریہ» میں ان کو ناقص و منو شمارہ نہیں کیا گیا۔ اس سے علوم ہوتا ہے۔ کہ امّہ الٰی بیت کچھ اور فرماتے ہیں۔ اور فقہ جعفریہ کچھ اور کہتی ہے ہے۔ ہم مندرجہ ذیل حوالہ جات سے اپنے دعوے پر دلیل پیش کرتے ہیں۔

حوالہ ملاحظہ فرمائیں۔

### الہدایہ

الثاقبَةُ لِلْمُوْصَوِّعِ كُلُّ مَا يَحْدُثُ مِنَ السَّيْلِيْنِ  
وَالدَّمْرُ وَالْكَلْمُ إِذَا أَخْرَجَاهُ مِنَ الْبَدْنِ فَجَاؤَهُ إِلَى  
مَوْضِعِ مِلْحَنَّهُ حَمْرَ الْتَّطْبِيْرِ وَالْقَوْمِ مِنْ أَنْسَرِ  
يَقُولُ لَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنَّكُمْ صَوْمَانُ كُلِّ دَمٍ سَايِلٍ  
وَقَوْلَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مِنْ قَاعَةٍ أَوْ رَعْتَ فِي صَلَوَتِهِ  
فَلَيَنْتَصِرْ فَوْلَسَوْ صَادِقٌ لِيَنْ عَلَى صَلَوَتِهِ مَا لَمْ  
يَكُنْ.

دہڑہ اولین فصل فی راقض الوضویں ۸

مطبوعہ قرآن (مکتبی کراچی)

ترجمہ:

ہر دہڑہ چیز جو سبیں سے نکلے وضو کو توڑ دیتی ہے۔ اور خون دلپ جب جسم سے نکل کر ایسی جگہ کی طرف پہلی باریں جسے پاک رہنے کا حکم دکھی نہ کسی صورت میں ادا یا جاتا ہے۔ یہ بھی وضو کو توڑ دیتے ہیں۔ اور منہ بھر کرتے بھی ناقص وضو ہے۔ دلیل یہ ہے۔ کہ

بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے ہر ہنسنے والے خون سے رجب وہ جسم سے نکل کر ہنسنے (کھلے) و ضم کرنا لازم ہو جاتا ہے۔ (جب کوئی شخص طبیعت والی عبادت کرنا پاہیئے) اور اسی طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے۔ جس نے تقدیم کی یا اس کی دوران نماز نجیبہ میتوڑ گئی۔ تو وہ نماز وہیں چھوڑ کر وضو کرنے پڑا جائے۔ اور واپس اگر ہمیں نماز سے (آگے) رہی ہوئی نماز شروع کر دے جیکو اس دوران اس نے گفتگو کر دی ہو۔

### وسائل الشیعہ

عن ابی مبیدۃ الغزانی عن ابی عبد اللہ علیہ السلام  
قالَ الرَّعَافُ وَالْقَعْدُ وَالْتَّخْلِلُ بِسَیِّدِ الْدُّمُرِ إِنْ  
أَسْتَحْکَرَ مُتَشَبِّهً بِمُتَقْصِي الْمُوْسُوْعَةِ إِنْ لَمْ يَتَكَرَّهْ  
لَمْ يَتَقْصِي الْمُوْسُوْعَةِ۔

(وسائل الشیعہ جلد اسٹر ۱۸)

حکیات الطہارت

ترجمہ:

ابو عبیدۃ الغزانی امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت بیان کرنا ہے۔ کہ کپسے فرمایا تحریر تے اور نہموں کا غلال کہ جس سے خون نکل آئے ان میں سے کبھی کو اگر تو اچھا نہ سمجھے تو وہ وضو توڑ دے گی۔ اور اگر مجھے کراہت نہ آئے۔ تو پھر وضو نہیں ٹوٹے گا۔

لطف کر کر:

”ہمارے“ کی عبارت میں اہل سنت کا ملک بیان ہوا ہے۔ اور اس پر

حضرت مسی افشر علیہ وسلم کی دو احادیث صاحب ہدایہ نے بطور میں میشیں میں اسی طرح وسائل الشیعہ میں حضرت امام جعفر صادق رضی افشد عنہ نے بھی خون اور سقے کے تخفیق یہی فرمایا۔ کہ ناقض و خود میں اس باب «فقہ جعفری» کی دورانی کا کیا ہے گا؟ ایک جگہ ان دونوں کو یعنی ناقض و خواہ دوسری بیکننا غصیحہ حضرت کہا گیا ہے وسائل الشیعہ میں امام جعفر صادق رضی افشد عنہ کا صریح قول ہے۔ جو ان دونوں کو یعنی ناقض بتاتا ہے۔ اس لیے اگر دو فقہ جعفری، امام جعفر صادق کے اقوال و ارشادات کا مجموعہ ہوتی تو اس میں یہ دورانی نظر آتی۔ اس لیے یہ تامک امداد سے توان کی طرف منسوب ہے۔ یہیں مسائل اس کے کسی اور نئے لکھ کر درج کیے ہیں۔

### ایک فریب اور اس کا ازالہ

اہل شیعہ کے سامنے جب وسائل الشیعہ کا حوالہ پیش کیا جاتا ہے تو وہ بکھرتے ہیں۔

### وسائل الشیعہ:

اَتُوْلِ حَمَلَهَا الشَّجُونُ عَلَىَ التَّقْتِيَةِ لِمَوْاْفَقَتَهَا  
لِلْعَامَةِ۔

(وسائل الشیعہ جلد بیان ص ۱۸۷  
کتاب الطہارت)

ترجمہ:

یعنی یہ روایت تبیہ پر محکول ہے۔ تاکہ اس طرح عام (سینیوں) اور گون سے موافق ہو سکے۔

اس فرب کا جواب یہ ہے۔ کہ اسے تقیہ پر محول کرنا ”جهوت“ ہے۔ اور جھوت بدلنے والے کے بارے میں ”بُشی الامال“، کی عبارت کے مطابق یہ فتویٰ ہے۔ کہ اس نے حقیقی مال سے ستر نہیں زنا کیا۔ بلکہ یہ گناہ کم اور جھوت کا زیادہ ہے۔ جھوت اس یہے کہ اگر ردا یہت مذکورہ کو گوں کہا جائے۔ کہ امام جعفر صادقؑ رضی اللہ عنہ نے یہ بات تقیہ کے طور پر سینی ڈرتے ہوئے کہی تھی۔ کچھ دین کے احکام کی حالت اور عدم صحت کا کون سا طریقہ باقی رہ جائے گا۔ امام صاحب دین کا مسئلہ بدلنے میں جھوت بول رہے ہیں۔ حالانکہ اہل تشیع کے نزدیک امام صاحب کا مقام و مرتبہ نبی سے کہیں بڑھ کر ہوتا ہے۔ ابیا و بھی مقصوم اور اگر اہل بیت بھی مقصوم۔ پھر جھوت پوچھ کر حصت کر باقی رہنے دے گا۔ پنج ابلاغ میں ۲۶۲ خطبہ نہیں ۲۳۴ س پر حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کی دعیت اور وہ حکم جو اپنے حسینیں کریں کو دیا تھا۔ ان ظالموں کو اس کا بھی پاس نہ رہا۔ اپنے فرمایا تھا: ”امر بالمعروف اور نبیؑ کو ہرگز رجھوڑنا۔ اگر ایسا کرو گے تو شریروں کو تم پر سلطہ کر دیئے جائیں گے۔ پھر تم دعا مانگو گے۔ لیکن وہ قبول نہ ہوگی۔“ یہ حکم اور دعیت حسینیں کریں کے ذریعہ تمام اگر اہل بیت کے یہی ہے۔ اب اس کے ہوتے ہوئے یہی کیسے آنسو کیا جائے۔ کہ امام جعفر صادقؑ رضی اللہ عنہ ایک مخلوق کو بُز کبکہ کر پہیش کریں۔ اور مغضن سینیوں کی موانعت کی وجہ سے قرآن و سنت اور اپنے دادا جان کے حکم کی قطعاً پرواہ نہ کریں۔ اور حرب امام جعفر صادقؑ کے زمانہ کی ہوتی ہم نہیں۔ وہ رات یہیں۔ نزاںؑ تھیں ہی اس بات کی کہا ہیں دیتے ہیں۔ کہ ان کے زمانہ میں ”تھیتیہ“ کو اٹھا کر پھینک دیا گیا تھا۔ اور ہر اوقاتی و اعلیٰ اس خون سے نکل کر شعبۂ سکب دی کریں۔ تھیم میں مشغول ہو گیا تھا۔ ایسے دور میں امام جعفر کردا تھیتیہ باز۔ دن بات کر کے کو ان سی محبت کا حق ادا کیا ہاڑا ہے۔

لہذا معلوم ہوا کہ روایت مذکورہ پر قویہ، کافتوی بھی ایک افراد ہے۔ جس طرف ”فَقَرْتَ بِعَذْرَةِ“ پوری کی پوری بطور افراد امام محمد باقر اور امام جعفر صادق رضی اللہ عنہما کی طرف مسرب کر دی گئی ہے۔ اس یہ نون جاری اور مذکورہ کرتے سے دشراہا ٹوٹنا ممکن ہے۔

فَاعْتَدِرُ وَأَيَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

نخوک اور ایک دو قطروں سے  
استبیاء ہو سکتا ہے

تہذیب الاحکام

عن نشیط بن صالح عن ابی عبد اللہ علیہ السلام  
قَالَ مَا نَشَدَ حَكَرَ يَجِزُّ عَنِ الْمَاءِ فِي الْإِسْتِنْجَاءِ  
مِنَ النَّبَرِ؛ فَتَأَلَّ مِثْلِهِ مَا عَلَى الْحَشْفَةِ مِنَ  
الْبُلْلِ۔

(۱- تہذیب الاحکام جلد اول

ص ۳۵ باب فی الاحداث)

(۲- وسائل الشیعہ جلد اول

صفحہ ۲۳۲

ترجمہ:

نشیط بن صالح کہتا ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق رضی

سے پوچھا پیشاب کرنے کے بعد استجواب کرنے کے لیے کتنا پانی کافی ہوگا؟ فرمایا آنا بجنا ذکر کے سرے (سپاری) اپر پیشاب لگا ہے۔

### تبصرہ:

پیشاب کرنے وقت چونکہ ذکر کے سوارث سے پیشاب سیدھا باہر گرتا ہے ملکتے اور ختم ہوتے وقت ایک اور عقطرہ ذکر کے سوارث پر بھیں جائے۔ تو ممکن ہے اب اگر استپنہ کرتا ہے تو پانی کی اتنی ہی مقدار کافی ہے۔ یعنی الگ تھوڑا سا تھوڑا کا تھوڑا پر ڈال کر اڑتھاں پر لگا دیا گیا۔ یا ایک اور انسریا پانی کا عقطرہ اس پر لگا دیا گی۔ تو ممکن بھائی، کا استجواب ہو گی۔ معلوم ہے استجواب اس طرح ہو گی، ایک اور عقطرہ پانی کا ملا۔ تو ان دلوں سے مزید بگزنا پاک ہوتے کا انظام کیا جا رہا ہے عقل کے اندر ہوں کوئی بھی نہ پڑاں سکا۔ کہ اس طرح تو ناپاکی بڑھ جائے گی۔ لیکن اس سے انہیں کیا نفعان؟ غاصب پیشاب کے قدرے الگ پنڈلی بکت پیش جائیں تو بھی طمارت ہی طمارت ہے۔ یہ رعایت اپ کو کسی اور فقیریں نہ لے گی۔

### الاستبصان:

عَنْ أَبِي الْبَخْرِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ السَّلَمِ فِي الرَّجْلِ  
يَبْوُلُ فَإِنْ يَنْتَهِ مَعَهُ شَلَّاً تَمَّا شَمَرَّا مَالَ حَتَّى يَبْكِيَ  
السَّاقَ فَلَأَيْمَبَ الْيَمِّيَّ -

رالاستبصارات جلد اول ص ۲۹

باب مقدار ما یجزی من الماء۔

فی الاستجواب المخ

امام حجۃ صادق رضی افسر عمر سے این بخشنی روایت کرتا ہے کہ پیشاب  
کرنے والے اونی کے بارے میں امام صاحب نے فرمایا کہ پیشاب کے  
بعد اسے تین مرتبہ تجوڑلے۔ پھر اگر اس کے بعد پیشاب اس کی پنڈلی  
ہمک کو سیراب کر دے۔ تو کوئی پرواہ د کرے۔ (یعنی اس سے جم  
کی طہارت میں کوئی فرق نہ ہے گا۔

### تبصرہ:

روایت بالا میں آپ نے دیکھا کہ پیشاب کے بعد ہنپڑے والے قطے اور  
پنڈلی تک یہ سچ جائیں۔ تو اندریش کی کوئی بات نہیں۔ اگر انہی رحمات ہے۔  
 تو پھر پہلے "ارشاد" کی کیا ضرورت باقی رہ جاتی ہے۔ یعنی استنباد کیے آٹا ہی  
پانی کافی ہے۔ جتنا پیشاب اور اتنا سل پر لگا ہے۔ یعنی کوئی اڑانا سل پر لگنے والا پیشاب  
بہر حال اس سے کم ہو گا جو وہاں سے چلا اور پنڈلی ہمک سیراب کرتا یا اس قدر  
سیرابی والا پیشاب معاف ہے اور استنباد کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ تو  
ایک قطہ پانی کی کیا ضرورت رہے گی۔

### اپنے گھر کی خبر لیجئے!

اس دور کے ایک شیئی "حجۃ الاسلام"، غلام حسین سعیدی نے اپنی تصنیف  
"دھیقت فقر حنفی"، ص ۸۵ پر لکھا ہے۔ وہ احرفی احباب استبراد کیے اور اتنا سل  
آخر ہر روز کھینچتے رہیں۔ تو پھر کسی للاحدہ کے استعمال کی ضرورت نہیں ہے۔ امام عظیم  
کی برق سے اتنا سل آخر عمر تک گھوٹتے کے اور اتنا سل کے برابر ہو جائے گا۔

اختات پر مذاق اڑانا صرف اس وجہ سے کہ ان کے ہاں پیشا بکے بعد تین دفعہ استبرہ کرنا کا ذکر کی سو رائی میں اُنکے ہوئے تظریت بول تکل آئیں۔ اگر درست ہے۔ قبھر ہی جبارت ہو، ہر صرف دو جگہ اننا قاتبدی کر کے اسے بھی یہاں پڑھا جائے گا۔ اگر شیعہ احباب ..... امام جعفر صادقؑ کی برکت سے ..... یکو نہ تین دفعہ اہل شیعہ کی امام جعفر صادق رضے نے بھی پنچوڑنے کا حکم دیا ہے۔ اس کا مزیدار جواب ہم دوسری بجگذار کر پکے ہیں۔ قارئین کرام وہاں پڑھ کر حقیقت حال سے بجزیٰ واقعیت ہو جائیں گے۔

فَاحْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

## وضوء سے متعلقہ چند مباحث

وضوء میں پاؤں کا مسح نہیں دھونا ہے

چند فرمومی مسائل میں اہل تشیع کے مقابلے  
اور ان کے جوابات

شیعوں کا مقابلہ:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُنْتَرْتُمْ إِلَى الْقَسْلَةِ فَأَغْسِلُوا  
دُبُرُّهُ حَمْرَ وَأَيْدِيْكُثْرَ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بُرُؤْكُثْرَ  
وَأَرْجُلَهُ حَمْرَ إِلَى الْكَعْبَيْنِ۔

(پت ۷)

ترجمہ ۱

سے اعمال و ادائیب تم نماز کے۔ یہ کھڑے ہو تو اپنے چہروں  
کو اور انہوں کو کہیوں کہ دھولو۔ اور مسح کرو۔ ابھے سروں کا اور  
دھوڑ اپنے پاؤں کو ٹھنڈوں کہ۔

## استدلال :

ایت مذکورہ میں الشرعاً نے وضو کے پار فرائض کا ذکر فرمایا تھا جس انداز سے بیان کیا گیا۔ وہ دو مختلف انداز میں سایک ہجوم دھونے کا ہے۔ اور دوسری مسح کرنے کا ہے۔ دھونے کے حکم کے تحت دواعضاً ذکر کیے ۔ ا۔ مذہب ۰۷۔ ا۔ عقہ کہنیوں تک جس سے علوم ہو اکامہ موعظہ کے دھونے کا حکم ہے۔ دوسری مسح کرنے کا تو اس کے تحت بھی دو ہی اعضاً ذکر کیے ۔ ا۔ صر۔ ۰۲۔ پاؤں جس سے صاف مطلب یہ ہے کہ اس اور پاؤں کو دھونے کا نہیں بلکہ ان پر مسح کرنے کا حکم ہے اگر مسح کے تحت ذکر ہونے والے دوسرے عضو یعنی پاؤں کے دھونے کا حکم ہوتا تو پھر اس کا ذکر بھال مسح کے تحت نہ ہوتا بلکہ دھونے والے اعضا میں مذکور ہوتا۔ تو حکوم ہوا۔ اگر قانون پاک میں مذکور ترتیب پر مسلسل اسی صورت میں ہو سکتے ہے کہ پاؤں پر محسوس کی طرح مسح کیا جائے۔ ورنہ ترتیب میں تحریف لازم آئے گی۔ لہذا اہل سنت جو پاؤں کو دھونکرتے وقت مسح کی بجائے دھو سکتے ہیں۔ یہ ترتیب قرآنی اور ترکیب خودی دو نوں کے خلاف ہے ماسیلے ترتیب کی رعایت اور قانون خودی کی محنت اس طرح ہو سکتی ہے۔ کہ پاؤں پر مسح کیا جائے۔ اور یہی اہل تشبیح کا معمول ہے۔

# شیعوں کے ترجمہ قرآن کے مطابق یہی

## پاؤں دھونے کا حکم ہے مسح کا نہیں

### بہواب اول

ایت مذکورہ کو جب ہم نے اس قرآن مجید میں دیکھا۔ جو شیعوں نے چھاپا، اس کا تو حمریکہ تو ایک شیعی مترجم کے ترجمہ سے خود اس کی وضاحت ہو جاتے گی۔ کہ کیا تھا اور کیا بن گیا؟

کسی شیعی مطبع میں بیش شدہ قرآن پاک کے اس مقام و ایت میں مذکور الفاظ در آر جُدْكُحُمْ، حرف لام منتوحہ کے ساتھ کھا ہوا ہے۔ اور اسی حرکت کے ساتھ تراثت مشہورہ بھی ائمہ ہے۔ جس کا ترجمہ کیا گیا ہے اور دھونو اپنے پاؤں کو ٹھنڈا ہے کہ پاؤں سے بات خود بخود واضح ہو گئی۔ کہ پاؤں کے دھونے کا ہی حکم ہے۔ اگر یہم نہ تھا۔ تو ترجمہ ایسا کیوں کیا گیا؟

اگر اس الفاظ کے دروازہ پر فتح پڑھی جائے۔ اور اس کا عطف "بِرُّ وَسِكْرُ" پڑھا جائے۔ تو اس صورت میں خوبی ترکیب کیا ہو گی؟ اس کا اسان اور سیدھا سا بھاوب یہی ہے۔ کہ اس عطف کی صورت میں هار جُدْكُحُمْ، لہیتی راہ کی کروکے ساتھ پڑھا جائے گا۔ کیونکہ علم خواہ مسلم خواہ مسلم فاہد ہے۔ کہ معلوم اور معلوم میں کہ اس ایک بیسا ہوتا ہے۔ تو جب خواہ تیسیں کے چھپے ہوئے قرآن پاک میں "الْجُدْكُحُمْ، لام منتوحہ کے ساتھ ہے۔ تو اس سے صاف تھا ہر کو اس الفاظ کا عطفاً" بُر و سکر، پر نہیں۔ بلکہ "وجو هسکر" پر ہے جو لعل "فاغسلوا"

کامول (مغول بہ) ہے۔ یہی روایت مشہورہ بھی ہے۔ اور اسی کو اہل نیشن تھے جی  
انھیاں کیا۔

قرآن کریم میں مسح کی حد بندی کہیں  
نہیں کی گئی۔ تو اس آیت میں کیوں

جواب دوں  
قرآن پاک میں جماں کہیں بھی اشد دب العزت نے "مسح" کا ذکر فرمایا۔ اس کی  
مذکیں بھی لفظاً و مفہومی، کے ساتھ فرمائیں۔ ایک دو مقامات ملاحظہ ہوں۔  
۱۔ فلم تجدوا ماء فتیقمو اصعیداً طیبیاً فامسحوا بوجوہ کمرو  
ایدی یکھو۔

(پ ۳۴-۳۵)

ترجمہ:

پھر تھیں پانی میسر نہ اسے۔ تپاک نہیں سے تمیم کرو۔ سوا پانچ چہروں اور  
بانزوں کا مسح کرو۔

-۴-

فلم تجدوا ماء فتیقمو اصعیداً طیبیاً فامسحوا بوجوہ کم  
وایدی یکھو منہ

(پ ۳۵-۳۶)

ترجمہ: پھر تھیں پانی میسر نہ اسے۔ تپاک نہیں سے تمیم کرو۔ سوا پانچ چہروں اور

بازوؤں کا اس سے مسح کرو۔

ان دو عدوں نے کوہ قرآنیہ کے انداز بیان سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے جہاں کہیں مسح کا ذکر فرمایا، وہاں لفظ و راتی، کے ساتھ اس کی حد بندی نہیں فرمائی تھیں اس کے برعکس جہاں لفظ و مسل، نہ کوہ فرمایا۔ تو وہاں ان سشیاہ و اعشاں کا جن کے دھونے کا ذکر ہے۔ ان میں اہم کے جیسی نظر و صافت کی نظر صربندی فرمائی ہے اور لفظ و راتی، کا ذکر فرمایا۔ اس انداز بیان سے بھی معلوم ہوا کہ پاؤں کا درخواہ دھونے کا حکم ہے۔ نہ کر مسح کرنے کا۔

## وضاحت

«وُجُوهَكُبَرُ، أَلْمَفِرُ وَدَرْلَجُنَّهُ، هُبَّهُ۔ جِسْ كَامْنَى دَرْجَرَهُ، سَهَّهُ۔ يَسْتَهُزِي سَهَّهُ اور پر سر کے پاؤں تک اور دوؤں کاؤں کی وکے درمیان کا جو عتیق ہے جس لفظ کے مصدقی میں کوئی اہم نہیں ہے۔ اسی اہم کے نہ ہونے کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں کسی مقام پر بھی لفظ و راتی، سے اس کی تحدیدیہ درستہ نے غایت نہیں بیان فرمائی تھیں اس کے خلاف «وَإِيَّدِ يَكُو اور اجل حکمر» میں یَدَهُ اور يَرْجُلُهُ اپنے مصدقی کے اتبار سے اہم رکھتے ہیں۔ لفظ و ریڈ، کا اطلاق ہاتھ کی انگلیوں سے ہے کر کنہ سے تک اور لفظ و ریجل، پاؤں کے ترے سے گئنے تک کے جو حصہ پر بولا جاتا ہے۔ اس اہم کے درکرنے کے لیے دوؤں بگ لفظ و راتی، سے ان دوؤں اعضا کی تحدیدیہ کی گئی ہے۔ لہذا اللہ تعالیٰ نے ارجح حکمر الی الحکبیین فنا کا اس امر کی نشانہ دی فرمائی۔ کہ پاؤں کے دھونے کا حکم تکوں سے ٹھنے تک ہے۔ اس قرآنی استعمال نے یہ بات واضح کر دی۔ کہ اگر پاؤں کے دھونے کی بجائے ان پر مسح کرنے کا

علم بوتا۔ تو لفظہ «اللَّهُ» سے اس کی تحدید نہ ہوتی۔ جب کہ تمہری اشتریتی نے ایدی حکم، کو دریافتی، سے تحدید نہ فرمایا کہ یہی تحدید یا کوئی کوئی اور تہمہیں دریافتی، سے مبتدا کرنے کی کوئی فروخت نہیں۔

آئیے: خود اہل تشیع کی کتب سے اس کی تائید و توثیق ملاحظ کریں۔ اہل تشیع کی ایک معتبر اور مسماۃ الرفیعین میں مذکور مجتبی ابیان، میں علماء طبری یوں رکھ رہا ہے۔

ہر دو ریگ وضو کے اندر پاؤں دھونے

پر رہی علماء کا الفاق رہا ہے اور  
پاؤں خشک رہنے پر بارشاونبی ۲

عذاب جہنم ہے

مجمع البیان،

وَآمَّا الْفِرَآءُهُ بِالثَّصْبِ فَقَاتُوا فِيْهِ  
أَنَّهُ مَغْطُوفٌ عَلَى آئِدِيْكُهُ لِأَنَّا  
رَأَيْنَا فُقَهَّاءَ الْأَمْصَارِ عَمِلُهُ  
عَلَى الْعَسْلِ دُوَنَ الْمَسِّيْحِ وَلِمَادُوْيَ  
أَنَّ الشَّيْئَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
رَأَى فَقْوَمًا تَوَصَّفُوا وَأَعْسَابُهُمْ  
تَلُوْحٌ فَقَاتَ وَمِنْهُ تَدْعَوْ اِقِبٌ

## ہنَّ التَّارِ -

(تفسیر مجتبی البیان جلد دوم جزء سوم

(مس ۱۴۵ مطبوعہ تہران بدیع)

ترجمہ:

(الفقار جلد سوم کی) نصب کے ساتھ قرأت کے بارے میں  
 مفسرین کرام نے فرمایا۔ کہ اس صورت میں اس کا اعلان (وایدیہ کہو۔)  
 پڑھو گا۔ (جس کی وجہ سے وفا خسدو، ام کام غنول۔ بنے گا۔)  
 اور ہاتھوں کی طرح پاؤں کے بھی دھونے کا حکم ہو گا کہ کہ مسح کرنے کا  
 یک نکاح ہر دو کے نتیہ اور کرام کو ہم میکھتے ہیں۔ کہ وہ داں آیت مبارکہ پر  
 عمل کرتے ہوئے اپاؤں کو دھوتے ہیں۔ مسح نہیں کرتے۔ اور  
 دوسری دلیل یہ ہے کہ حضور صور کائنات ملی اللہ علیہ وسلم سے  
 مروی ہے۔ کہ اپ ملی اللہ علیہ وسلم نے کچھ لوگوں کو دھو کرتے رکھا۔  
 اور دھو کرتے وقت پاؤں کی ایڑیاں زمٹنے کی وجہ سے سفیدی کی نظر  
 آرہی تھیں۔ تو اپ نے فرمایا۔ دو ایسی ایڑیوں کے لیے جنم کی آگ  
 سے سباہی اور ہلاکت ہے۔“

حضور صور کائنات ملی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کے دھو کرتے وقت بوجہ  
 ایڑیوں کے فشک رہنے پر وید شدید فرمائی۔ اس میں تو صرف ایڑیاں خشک رہی  
 تھیں۔ پاؤں کا باقی جسم ان لوگوں نے دھو یا تھا۔ جس کا ماف ماف مطلب یہ ہوا  
 کہ پاؤں کے دھونے میں احتیاط سے کام دیئے واؤں کے لیے جنم کی وید  
 ہے۔ لیکن جو لوگ پاؤں کو سر سے دھونتے ہی نہیں۔ بلکہ مسح کرتے ہیں اُن  
 کے تعلق اپ خود یہیں کریں۔ کر کیں انجام ہو گا چہ اور ان کا یہ فعل کس قدر باعث

باعث اتنا باتفاق ہے ۹

## مقالات نمبر ۲

”تیم“، ”وٹو“ کا نائب ہے میں جب کسی وجہ سے دخونہ ہو سکے۔ تو پھر ہمارت کے حصول کے لیے تیم کرنے کا حکم ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ اصل ”وٹو“ میں ہاتھ اور مزدھوئے باتے ہیں۔ اور سر کا سچ کیا جاتا ہے۔ ان تینوں امور پر سب کا آتفاق ہے۔ اب نائب (تیم) کو لیجئے چونچ کو وہ خود سکے۔ لہذا جو اصل (وٹو)، میں سچ کے ذریعہ فرض ادا ہوتا تھا۔ وہ نائب (تیم) میں ساقط ہو گیا۔ لہذا تیم میں سر کا سچ کرنا ساقط ہو گی۔ اس کے علاوہ وہ دو ذمہ داروں میں کوئی تھوڑی تحریک کے دھونے کا بالا آفیاں جم تھا۔ اب تیم میں ان پر سچ کرنا فرض قرار دیا گیا۔ لہذا ان دونوں حقیقتوں کے پیش نظر یہ کتابے پاٹ ہو گا۔ کارو ٹھو میں پاؤں دھونے کا ہی حکم ہوتا ہے تو تیم کے وقت ان پر سچ کرنے کا حکم ہوتا ہے جس طرح کہ باقی دو اخمام کے اور پر سچ کرنے کا حکم ہے۔ کہ جیسیں دھو میں دھونے کا کیا ہے۔ تیم میں پاؤں پر سچ کا حکم نہ ہونا اس امر کی نشاندہی کرتا ہے۔ کہ دو ان وٹو پاؤں پر سچ کرنے کا حکم تھا۔ تجھی تو اس پر دوڑا ان تیم میں سچ کرنے کا حکم نہیں دیا گی۔

## جواب ۱

مذکور نے جو یہ کہا۔ کہ تیم وٹو کے قائم مقام ہے۔ ہم اس میں مدد و سوت کرتے ہیں۔ اور تیم کو وٹو کے خلاف مطل کے سی قائم مقام کہتے ہیں۔ اس پر تجھی اسی کی درج ایں تیسیں جیسی تفہیق ہیں۔ یعنی اگر مکمل تسلیم ہوئی کی تاپاکی تو وہ کرنا ممکن ہو جو بیکن ایسا تاپاک جسم، الا پاکی کے استعمال پر کسی وجہ سے قادر نہ ہو۔ تو اس کے لیے جی پاگز کی

کے حصول کا طریقہ تیکم ہی ہے۔ اس تیکم (جو کو مکمل جسم ظاہری کی طہارت کے لیے کیا جائے) اور اس تیکم (جو کو صرف بے دشمنی طہارت مفرزی کے لیے کرے) میں کوئی فرق نہیں۔ لہذا اس متفقہ بات کے بعد، تم مفترض ہیں کہ پہنچنے میں حق بجا نہیں۔ کوئی جنابت و نیزہ میں جب کہ تمام اعضا ظاہری کا دھونا فرض ہوتا ہے۔ تو اس کے قائم مقام تیکم میں تمام ظاہری جسم کا سچ کیوں فرق نہیں؟ حالانکہ تمہارے مخابطہ کے تحت ایسا ہونا ضروری ہے۔ لہذا جو حواب تمہارا اور ہی جواب ہمارا ہے۔

بہر حال اس الزامی جواب سے یہ حقیقت اٹھ کر اہو گئی کہ تیکم میں سع کرنے کو وہ عضل اعضا، اس کے قائم مقام قرار دینا یا اس فاسد ہے۔

## اہل تشیع کے وضو کی ترتیب

اہل تشیع کے باہم وضو کی ترتیب یوں ہے۔ وہ پاؤں سے شروع کرنا۔ اور پھر دیگر اعضا کا دھونا اور سر کا سچ کرنا، اس کو لوگوں کا مرفت ترتیب وضو میں ہی قرآن و حدیث سے اختلاف نہیں۔ بلکہ اور بھی بہت سی بآئیں ان کے ہل آئی ہیں قرآن و حدیث میں وضو کی ترتیب یوں ہے۔ وہ پہنچنے دھونا پھر تکہنیوں تک پھر کا سع اور آخر میں پاؤں دھونا۔ لیکن ان کی ترتیب میں پاؤں سب سے پہلے۔ مقدار حیرت ہے۔ کہ ان لوگوں کو ایسا کیا کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور اپنی اہل بیت سے آخر کیوں دشمنی ہے؟ جس چیز کو یہ حکم دیں۔ اس کا یہ اٹ کیوں گے بیس اگن کا عمل ثابت ان کا عمل اس کے خلاف۔ انہوں نے سینہ بیاں کو پسند فرمایا۔ اور پہنچنے کو کہا۔ یہ اس کے باہم اٹ سیاہ بیاں پسند کریں۔ اور اسی

فرعوںی اور جنہی لیاں کو ترتیب کرن کریں۔ انہوں نے فرمایا۔ داڑھی بڑا اور اور موچھیں پست رکھو۔ ان کی داڑھی غائب اور موچھیں اس طرح کسی پکڑنے کی پرچکی گھاں آگئی ہو۔ یعنی وہ مخصوص بھی ان کا بھی طریقہ اور و طریقہ ہے۔ ہم اس ات کی تائید کے لیے انہی کی کتبے دخوا کو دہ ترتیب ہمیشہ کرتے ہیں۔ جو صنور مصروف رہنمائیت ملی اللہ ملک و مسلم اور اہل بیت رضوان اللہ علیہم جمیعین کی تھی۔ لاحظہ فرمائیں۔

## اہل سنت کی ترتیب وضو نبی اور علی والی

### ترتیب ہے

الاستبعار:

عَنْ زَيْدِ بْنِ عَلَيٍ عَنْ أَبَادِيِّهِ عَنْ عَلَيٍ  
عَنْبَرِيِّهِ السَّلَامُ قَالَ جَلَسْتُ أَمْتَوْضَ  
فَنَأَقْبَلَ وَسُؤْلُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَآلِهِ حِيَّنَ إِبْتَدَأْتُ فِي الْوَضُوءِ  
فَقَالَ لِيْ تَمَضِمْمَضُ وَ اسْتَتَشِقُ  
وَ اسْتَنَ شُمَّ عَسَلْتُ شَدَّادًا فَقَالَ قَدْ  
يُجَزِّيَكَ مِنْ ذَلِكَ الْمَرْتَانِ فَغَسَلْتُ  
ذَرَاسَيَّ وَ هَسْحُتْ بِرَأْسِيْ مَرَّتَيْنِ  
فَقَالَ هَذِهِ يُجَزِّيَكَ مِنْ ذَلِكَ الْمَرْتَهُ  
وَ غَسَلْتُ فَتَدَمَّتْ فَقَالَ لِيْتْ يَا  
عَلَيِّ خَلِلَ مَبْيَنَ الْأَصَابِعِ لَا

## شَخْلَلُ بِالثَّارِ

(۱) الاستبصار ببلد اول ص ۵۷۵-۵۷۶

باب وجوب المحاجة  
الرجلين مطبوعة تبران بطبع جدید  
۶۰- ترتیب الاحکام بلد اول  
ص ۹۲- فی صفتة الوضو  
والفرض منه الظہر مطبوعة تبران  
طبع جدید

ترجمہ:

حضرت زید بن ملی اپنے آبا و اجداد رضوان اللہ علیہم گھمین روایت کرتے ہیں کہ حضرت ملی المرکفے رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ میں ایک دفعہ میٹھا و خوکر رہا تھا۔ کہ اتنے میں حضور مسی اشہد مطہر مسلم تشریف فرمائے۔ ابھی میں نے دفعہ شروع ہی کیا تھا۔ تو اپ نے فرمایا۔ لگی کرو۔ اور تاک میں پانی ڈال کر صاف کرو۔ پھر میں نے تین مرتبہ تخت دھوایا۔ اس پر اپ نے فرمایا۔ دو دفعہ ہی کافی تھا۔ پھر میں نے اپنے دونوں بازوں دھوئے۔ اور اپنے سر کا دو مرتبہ مسح کیا۔ اپ نے فرمایا۔ یہ دفعہ ہی کافی تھا۔ پھر میں نے اپنے دونوں پاؤں دھوئے۔ اپ نے فرمایا۔ اسے ملی! انگلیوں کے درمیان خلاں۔ اللہ تکمیل اگ کے خلاں سے بچائے۔

لمحہ فکریہ:

ابن شیعہ کی کتب حدیث (صحیح ارباب) میں سے ایک ایسی حدستے

جو اہل بیت کی ہے۔ ہم نے روایت بیان کرتے ہوئے خود ان کی زبانی و نسود کا  
طریقہ ذکر کیا۔ یہ طریقہ اس شخصیت کے دخواہ کا ہے۔ جو تمام اہل بیت کے جدال  
اور تصنیف السلیمان امیر المؤمنین ہیں۔ پھر اس پر مزید یہ کہاں دخواہ کا معانیہ فرمائے والے خود  
سرورِ کائنات ملی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ اپنے فرمائیں۔ کوئی دخواہ کرنے والے حضرت ملی  
المرتضیٰ رضی اللہ عنہ اور اس کی تائید و توثیق بھی آخر ایمان حضور ختمی مرتبت ملی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمائی ہے۔ اس سے زیادہ سمجھ اور معتبر کو نہیں اور نہ ہو سکتا ہے۔ یہ سمجھ ترین اور  
کامل ترین دخواہ ترتیب اور کشیت کے انتبار سے ہے۔ جس پر اپنی سنت  
کا رہنما ہیں۔ اپنے تکھیں۔ کہ حضرت ملی المرتضیٰ نے دخواہ کی ابتداء کی اور نہ میں پانی  
ڈالنے سے فرمائی۔ اور اب سے آخر پاؤں کو دھویا۔ اور پاؤں پر سکن نہ فرمائی۔ ابتداء  
بائی و خون سے اور ابھی پاؤں دھونے پر کس دخواہ کی ترتیب ہے؟ اہل سنت کے  
ہاں معمول دخواہ کی یا اہل تشیع کے ہاں معمول دخواہ کی؟ اس واضح طریقہ پر ترتیب دخواہ  
کے بعد اب اگر کوئی اس کے خلاف پڑتا ہے۔ تو اپنے دخواہ کر سکتے ہیں۔ کہاں  
کرنے والا دوست ملی ہے اور توثیق بھی۔ اکمل سکتے ہے۔ یہ

یہ بوجو روایت، ہم نے اہل تشیع کی معتبر ترتیب سے انقل کی۔ اس میں حضرت  
ملی المرتضیٰ رضی اللہ عنہ کا مکمل دخواہ حضور ملی اللہ علیہ وسلم اس کا معانیہ فرمائے والے  
ہیں۔ ایک اور روایت یہ ہے۔ کہ جس میں دخواہ فرمائے والے خود صاحب شریعت  
حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں اور اس دخواہ کو دیکھنے کی سعادت حضرت  
فاطمہ تون جنت رضی اللہ عنہا کو ملے ہے۔ لگئے دخواہ پر ملاحظہ فرمائیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فدوہ کی ابتداء ہاتھ دھونے

سے اور انہا پاؤں دھونے پر کرتے تھے

اماں طویٰ:

عَلَى دِسْلِكَ حَتَّى أَخْرُجَ إِلَيْكَ فَنَدَخَلَ عَلَيْهَا  
رَأْيُهُ فَنَاطَمَهُ فَقَاتَمَثَ إِلَيْهِ وَأَخَذَتْ  
رِدَاءَهُ وَنَزَعَتْ تَعْكِيَهُ وَأَتَتْهُ بِالْوُضُوءِ  
فَوَضَأَتْهُ بِمَيْدِهَا وَغَسَلَتْ رِجْدِيَّهُ  
ثُمَّ قَعَدَتْ.

(اماں ایشیخ الطویٰ جلد اول ص ۲۸)

مطبوع قمیزان بیس جدید

ترجمہ:

رسیدنا حضرت ملی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ حبیب بارگاہ و رہمات میں حضرت  
فاطمہ رضی اللہ عنہا کی خواستگاری کے لیے تشریف لائے تو حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم نے فدا کیا (لہبہ و بکریں) فاطمہ سے مشورہ کر کے واپس  
آؤں۔ یہ کہہ کر آپ علی اللہ علیہ وسلم بیدہ فاتحہ جنت کے پاس تشریف  
سے گئے۔ رسیدہ دیکھتے ہی کھڑی ہو گئیں۔ اور آپ کی چادر مبارک  
ہاتھوں سے ہاتھوں سے چادر مبارک اتارے۔ اور اس کے  
بعد فدوہ کے لیے پانی بھرا برتنے لے آئیں۔ پھر اپنے ہاتھوں سے  
حضور مسرو رکانیت سلی اللہ علیہ وسلم کو دھون دکرایا۔ اور آپ کے پاؤں مبارک

دھونے۔ پھر قرآنست پر اللہ کھڑی ہو گئیں۔

مریت بالا سے معلوم ہوا۔ کہ سیدہ فاتحہ جنت رضی اللہ عنہا چونکہ حضور مسیح اشہد پیر و مسلم کے طریقہ دخود کو یہی طرح جانتی تھیں۔ اس طریقہ میں انہیں یہی معلوم تھا۔ کہ حضور صور کا نات ملی افسوس ملیہ و مسلم دخود کے آخر میں پاؤں شریعت دھویا کرتے ہیں۔ تھی کہ سیدہ نے اپ کے پاؤں مبارک دھونے۔ اور وہ بھی سب سے آخر میں تو اس سے بھی یہی ثابت ہوا۔ کہ حضور مسیح اشہد پیر و مسلم کا مل شریعت بھی یہی تھا۔ کہ اپ ابتداء (و خود کی) ہتھوں کے دھونے سے اور انہا پاؤں پر فرماتے تھے۔ اور پاؤں کو آخر میں دھو رہتے تھے۔ زکر مسح کرتے تھے۔ اور یہی طریقہ اہل سنت نے اپنایا ہے۔

## مذکورہ تین روایات کے نقل میں خیانت کا

### اعتراض

امل شیخ کی کتبے جو روایات مذکور ہوئیں۔ ناقل نے ان میں خیانت سے کام لیا ہے۔ جس تکرار الفاظ سے نقل کرنے والے کو مقصد پورا ہوتا تھا۔ وہ کہہ دیئے۔ لیکن جن الفاظ سے اس مقصد پر زند پڑتی تھی۔ وہ از روئے خیانت چھڑ دیئے۔ الفاظ زار اگر ہی میں۔

فَهَذَا الْخَبْرُ مُوَافِقُ الْعَامَةِ قَدْ وَرَدَ مُؤَدِّدًا تَقْيِيَةً

ترجمہ،

یہ خبر یہ تکڑ عوام (امل سنت و جماعت) کے مزبب کے موافق ہے۔  
اس یہی یہ تکڑ پر محول ہو گی۔

ان الفاظ سے معلوم ہوا کہ ایسا عمل بطور تقدیر تھا جو ہم پر محبت نہیں بن سکتے؟

### جواب:

مثل شہود ہے یہ اُنچوڑ کو وال کوڈا نہیں، اُنہاں بیت رووان اللہ علیہم السلام میں کی روایت بیان کرنے پر خیانت خود اہل کشیں نہیں کی۔ اور الزمام ہم پر تھوڑے دیا۔ فھذذا الخبر موافق المأثہم خود کی اس کے باسے میں بتلاؤ۔ کہ یہ حدیث مذکور کا حق ہے؟ یا کتاب کے صفت (و فاطمی) کا اضافہ ہے؟ حقیقت ہے۔ کہ یہ الفاظ، انہاں حدیث نہیں۔ بل صفت کا اپنا خیال و مفہوم ہے۔ «فاطمی» کے خیال کو انہاں بیت کی روایت کا حصہ قرار دینا کتنی بڑی بحارت ہے۔ اور کتنی بھیانک خیانت ہے۔ جس کا ارکاب تم نے کیا۔ اور الزمام ہم پر دھرمدار؟ بفرغتِ محال اگر ان الفاظ کو حدیث کا حصہ ہی تسلیم کر دیا جائے۔ تو پھر بھی تھا رام عتمد نکن نظر نہیں آئے۔ اور نہ ہی اس بجلد سے تمیں کوئی فائدہ ممکن ہو سکتا ہے۔ کیونکہ عقل و نقل کے خلاف ہے۔ نقل کے خلاف اس لیے کہ ہم اس سے قبل تمہاری کتب سے حضرت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے دعوے کے مرتقدہ کو ذکر کرچکے۔ اور نقل کے تسلیم نہ کرنے کی وجہ یہ ہے۔ کہ خود کتب شدید سے ہم یہ ثابت کرچکے ہیں۔ کہ حضور ختمی مرتبہ صلی اللہ علیہ وسلم احکام شریعت میں واقعیت، پر عملہ سیرا نہیں ہوئے۔ مجھیں ابیان وغیرہ کتب کا حوالہ گزد چکا ہے۔ اس وقاحت کے بعد یہ کیوں نہ ممکن کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو حضرت فاتوں جنت نے جو دخور کرایا۔ وہ بھی تقدیر کے طور پر تھا۔ اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ علیہم السلام نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے دیکھتے دیکھتے جو دخور کی۔ وہ بھی بطور تقدیر تھا؟ ایک اور بات حزیر طلب ہے۔ کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ علیہم السلام کا وصیہ

و دست یا غلط ہوتا اس کا دار و مار کس بات پر ہے؟ کیا اہل سنت کی مطابقت پر ہے۔ یا حضور ملی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کی اتباع پر؟ ہر قوی عقل یا جی کہے گا۔ کان کے و نمر کی صحت اور عدم صحت کا دار و مار رسول اللہ علیہ وسلم کی اتباع پر ہے۔ تو اس حقیقت کے پیش نظر حضرت ملی المرکفے رضی اللہ عنہ و ضور کریں۔ اور سر کار دو عالم ملی اللہ علیہ وسلم بنی نفیس اس کا معائنہ فراہم ہے ہرول۔ اور یوں وہ وضو ملک ہو تو اس و نمر کے صحیح اور درست ہونے میں کیا کوئی شک و شبه باقی رہ سکتا ہے؟

رہی ہے بات کوچ نجد دیا یات فکر کہ اہل سنت و جماعت کے طریقہ و ضور کی تائید کرتی ہیں۔ اور ان کے مذہب کے مطابق ہیں۔ اس بیانے قابل تبریل نہیں۔ تو پھر ہم تمہارے اسی تابطہ اور اصل کو تم پر لاگ کرتے ہوئے کہیں گے کہ اے اہل کشیں! تھیں ہر اس بات و مل میں مخالفت کرنی پڑی ہے۔ جو اہل سنت کا ہمول ہو۔ اگر وہ "محمد رسول اللہ" کہتے ہیں۔ تو تھیں اس کے علاوہ کہتا پڑا ہے۔ اگر وہ "لَا إلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کہتے ہیں۔ تو تھیں کچھ اور کہتا پڑا ہے۔ اگر وہ اللہ کے دینے میں سے ملال و طیب کھاتے پڑتے اور پڑتے ہیں۔ تو تھیں وہ سب حرام کر لیتے پا ہیں۔ ایک تھیں ہے۔ کو تم ایسا کر تے ہو۔ اور نہ کرنے پر سیار۔ ہاں لگا ہے بلکہ ہے کڑا سمجھ کر عوک دینا اور سیخا بان کر ہڑپ کر جانا تمہاری دیرینہ عادت ہے۔ اس بارے میں ہم کیا کہہ سکتے ہیں؟

اوپر پہنچے اگر کہم یا بھی تحریک سے دکت کے یہ تسلیم کیے یا نہ ہیں کہ وہ سب کچھ بطور تقویر کیا گی۔ میکن ہم اسی سلسلہ میں یہ ضرور پڑھنے کی جسارت کریں گے۔ کوئی آخر تقویر کا تمہارے ہاں سیار کیا ہے۔ کب اس کی حضرت پڑھتی ہے۔ کوئی نہ کوئی تو اس کا موقع و ملک ہوتا ہو گا اور کسی نہ کسی سبب و ملت کی وجہ سے تم اس کے تعالیٰ ہو گئے ہو گے؟ ہمیں کم از کم یہی تلاadiں۔ کہ حضرت ملی المرکفے رضی

و خود مار پتے ہوں۔ اور انہیں دیکھنے والے صرف اشہر کے رسول ملی اشہر علیہ السلام جو  
یاد ہو جو وہ سر کا نات ملی اشہر علیہ وسلم فرمادے ہوں۔ اور انہیں وہ خود کرتے والی  
سندہ غاقوں ہوتے ہوں۔ کوئی تیرسا پیان بیگانہ وہاں نہ تھا تو پھر ایسے میں کس کے لئے  
سے حقیقت کی پیپا کرتی تیر پر عمل کیا جا رہا ہے؟

اہم اہل ان کرتے ہیں۔ کہ اسے ملت شیو! شیخ صدوق کے من گھر میں (الفلاح)  
خود سر کا نات ملی اشہر علیہ وسلم اور حضرت علی المرتضی رضی اشہر عنہ کے مل شریف  
سے دُور کا تعلق بھی نہیں۔ ہاں اگر تم میں سے کسی میں یہ جست ہے۔ کہ کوئی ایک سیج  
روایت ایسی وصی و سے۔ کہ جس میں خود سر کا نات ملی اشہر علیہ وسلم پایا ب مریدہ احمد  
حضرت علی کرم اند وجدتے اپنے خود کے بارے میں یہ فرمایا ہو۔ کہ چھاڑا یہ وہ خود  
اس کا رکھتے تھا۔ لہذا خططا در بارہ میں سے حقیقتی خود کی ارتیب نہیں۔ بلکہ اور ہے۔ تو ایسے ہم  
ایسے حوالہ یہ کہ اہزار روپے نقد و سول کریں۔

اس سے ہم رکھنے میں حق بجانب ہیں۔ کہ مذکورہ روایات حقیقت پر مبنی ہیں۔  
تیر کا پچھر شیخ طوسی و میرزا کا اتفاق ہے۔ اس کا امکاں ہل بیت کے ارشاد کے کوئی  
تعلق نہیں۔

اس حقیقت کے اتفاق کے بعد میں اگر کوئی نا بلہ اور حسد کا مارا ہی رفت لگتا  
پھرے۔ کہ یہ روایات بھروسہ پچھر ہیں۔ تو پھر ہم تمہاری ہی کتاب سے اسی عمل کی  
صریح ذکر کرتے ہیں۔ جو اس زیادتی سے محفوظا در پچھر سے فائی ہے۔

ارشاد امام جعفر اگر اہل سنت والی ترتیب وضو  
میں غلطی ہو جائے تو غلطی و کرنی پاہیئے

### تہذیب الاحکام۔ الاستبصار:

عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
قَالَ إِنَّ نَسِيْتَ فَفَسَلَّمْتَ ذَرَّا عَيْنَكَ قَبْلَ  
وَجْهِكَ فَنَأَيْدَ عَمَّا كَلَّ وَجْهِكَ ثُمَّا عَنْتَنَّ  
ذَرَّا عَيْنَكَ بَعْدَ الْوَجْهِ فَإِنْ بَدَأْتَ يَذْرَأَ عَلَى  
الْأَيْسِرِ فَنَأَيْدَ عَلَى الْأَيْمَنِ ثُمَّا اغْسِلِ  
الْيَسَارَ وَإِنْ نَسِيْتَ مَسْحَ رَأْسِكَ حَتَّى  
تَغْتَسِلَ يَدِجَنْدِيكَ فَنَأْمَسْحَ رَأْسَكَ شَمَّ  
اَغْسِلِ يَدِجَنْدِيكَ ۔

١- تہذیب الاحکام جلد اول ۶۹

فی مسفة الوضو امام جعفر تبریز

بیت پدریدا

٢- الاستبصار جلد اول ص ۲۷

فی وجوب الترتیب

فی الاعتصام. مطبوع تبریز

بیت پدریدا

## ترجمہ:

ابو بیہر حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے راوی کہاں موصوف نے  
ذیا۔ اگر تو بھول کر مزدھونے سے قیل (و ضمیں) اپنے بازو دھوئے۔  
تو مذکور دھونے پھر اس کے بعد بازوں کو دھو۔ پھر اگر ازوں نے نیاں  
دوں بازوں میں سے تو بیاں بازو پہلے دھو بیٹھے۔ تو پھر بھی دیاں  
بازو دھو۔ اور اس کے بعد بیاں پھر سے دھو۔ اور اگر بھرے سے  
سر کا مسح کرنے سے پہلے تھے پاؤں دھو لیے۔ تو پہلے مسح کر۔ پھر  
پاؤں کو دوبارہ دھو۔

## الحاصل:

اللشیع کی ان دو مستند کتب کی روایت سے واضح ہو گی۔ کہ سیدنا امام جعفر  
صادق رضی اللہ عنہ کے نزدیک دھونو کی ترتیب وہی ہے۔ جو اہل سنت و جماعت  
کے ان مہول ہے۔ بلکہ وہ تو اس ترتیب سے دھونکرنے کو لازم (فرغی یا اب اج) سمجھتے ہی  
اسی وجہ سے ابو بیہر کو ارشاد فرمایا جا رہا ہے۔ کہ اگر بھرے سے بھی ترتیب دھونو میں لشیع  
روشن ہو جائے۔ تو اسے فریاد درست کرو۔ میں کہ روایت مذکورہ میں نیا فی طور پر چند بے  
ترتیبیوں کو بھی بیان فرمایا۔

اس روایت سے دوسری بات یہ معلوم ہوتی۔ کہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے  
نزدیک دھونو کے فرائغ میں سے ایک فرض درپاڑ دھوننا ہے۔ پاؤں پر مسک کرنا  
ان کا مسلک و مشرب نہیں ہے۔ ویکھا اپنے کہ اگر دھونو کی مذکور ترتیب اور  
پاؤں کا دھوننا بطور ترتیب ہوتا۔

تو امام ترتیب کو لازم دفرمائے۔ اور پاؤں کو دھونے کی ہدایت نہ دیتے۔

تو معلوم ہوا کہ "ترتیب" مذکور اور میں "عین" کو تائید پر بھول کرنا امام کا سک نہیں۔ بلکہ صفت کی اپنی طرف سے من گھرست زیادتی ہے۔ وردہ اس روایت میں بھی وہ زیادتی موجود ہوتی۔

ایک اور مقام پر اس امر کی تصدیق موجود ہے۔ کہ میدنا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ و خواریں پاؤں کا دھونا شرور ہے جانتے تھے۔ ذکر ان پر مسح کرنے کا لاحظہ کرنا۔

### تہذیب الاحکام:

عَنْ عَمَّارِ بْنِ مُوسَى عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
فِي الرَّجُلِ يَتَوَضَّأُ الْوُضُوَّةُ كُلَّهُ إِلَّا رِجْلَيْهِ وَثُنْدَةُ  
يَخُوضُ الْمَاءَ بِهِمَا حُوْفَسًا قَالَ أَجْزُءُهُ لَا ذَالِكَ۔

(تہذیب الاحکام جلد ۱ ص ۶۶)

باب صفتة الوضوء المطبور

(تہران جمع بدیر)

### ترجمہ

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے عمار بن موسیٰ نے ایسے خصوصی کے تعلق روایت کی کہ جس نے وضو و مکمل کیا لیکن پاؤں نہ دھونے پر ہر چوپانی میں دونوں پاؤں کو اس نے اپنی طرح ڈبو رہا۔ (پوچھا گیا اس طرح اس کا وضو و مکمل ہو گیا۔) اس کو ایسی پاؤں دھونے کی ضرورت ہے؟ فرمایا۔ اس کا پاؤں کو پاپی میں ڈپنا دھونے کا بدراہن گیا۔ (لہذا بہ اس کو پاؤں دھونے کی ضرورت نہیں رہی۔

## اختتام:

حدیث مذکور بالا اور گذشتہ احادیث سے یہی ثابت ہوا کہ حضرات ائمہ بیت  
رضا و ائمہ علیہم السلام چھین کے ہاں وصولگی ترتیب دی جی تھی جس پر اہل سنت مل پیراں میں  
اور فرائض و صور میں ان کے نزدیک اخزی فرض (و پاؤں و صونا) ہے مسح کرنا، نہیں جنور  
ختمی مرتبہ ملی ائمہ علیہم السلام، حضرت ملی امیر گنٹھے رضی ائمہ عزرا و رسیدہؑ نا تو ان جنت  
رضی ائمہ عزرا کا بھی دو ترتیب، وصولا و دریں (لین)، وہی طریقہ مقام جو ہم اہل سنت  
کو ائمہ تعالیٰ نے مطابق ماید اہل تشیع کا وصولہ یعنی ترتیب وصولا و دریں پر مسح کرنا  
خود ساختہ ہے۔ تقرآن و احادیث اور تبلیغات و محدثات اہل بیت سے اس کا  
کوئی تعلق نہیں۔ تو وصولہ کے معاملہ میں بھی ہم یہی کہیں گے کہ اگر محبت رسول (صلی اللہ  
علیہ وسلم) اور اہل بیت کرام کی پچھی کچھی دوستی چاہئے ہو تو چنان کی تبلیغات پر مل پیرا ہو  
جاو۔ ائمہ تعالیٰ دین و دنیا بھی کر دے گا۔

(فاعتبروا یا افطح الابصار)

# ”نقد جعفریہ“ میں سے پاکی پلیدی کے چند مسائل

## تحریر الوسیله

الْمَتَّخُ مِنْ حَكْلٍ حَيَّوْا نِذْجٍ فَنَسِّمْجِنْ جَنْ أَخْلَلَهُ أَوْرُومَ  
دُوْنَ عَيْرِذْجِنْ نَفِنْ فَإِنَّمَّا مِنْهُ طَاهِرٌ۔

(تحریر الوسیله میں (ا) جلد اول)

قیچیاں:

ہر زندہ حیوان کی منی تاپاک ہے۔ خواہ اس کا گوشت کھانا جائز ہو یا خرم  
لیکن مرے ہوئے کی پاک ہے۔

## توضیح:

بے جان (مفردہ) جا تو رکی منی کے پاک کرنے کی اہل تشیع کو ضرورت کیوں  
محسوس ہوئی؟ ہو سکتا ہے۔ کہ اس کے کھانے سے لطف اندوڑ ہونا چاہتے  
ہوں۔ اگر بھی ارادہ ہے۔ تو پھر یہ ہندسی اور طاقت و رخور اگل مبارک ہو۔ اور اگر  
طہارت کے معاملہ میں کہاں کے کہی کپڑے پر مگ جانتے یا کسی پاک چیز میں گر  
جانے سے کوئی خرابی نہیں ہوتی۔ یعنی اگر سان رپانی، چائے، یا شربت میں یہ منی  
گر پڑے۔ اور اس کی طہارت قائم رہے گی۔ تو نقد جعفریہ، کی اس رعایت پر  
تمگی اس کے مانندے والوں کو بہت بہت بمارک ہو۔ لیکن اس کے بیان کوئی نص تو

ہوئی چاہیئے تھی۔

قہیں لیتی میں نکلا ہوا مواد پاک ہے۔

الفقه علی المذاہب الخمسہ

الْقُوَّتُ تَجْعَلُ عِتَدَ الْأَرْبَعَةِ طَاهِرًا عِنْدَ الْإِمَامِيَّةِ.  
وَالْفَقِهُ عَلَى الْمَذَاهِبِ الْخَمْسَةِ  
ص ۲۶ باب النجاسات

مذی اور ودی بھی پاک ہے

مذاہب

حَكَمَ أَنْفَرَدَ الْأَرْبَعَةُ عَنِ الْإِمَامِيَّةِ بِنِحَاسَةِ الْقُوَّةِ  
وَأَنْفَرَدَ بِهِ وَالْمَذَاهِبِيَّ.

(مذاہب ص ۲۶)

قریحہ:

پاروں نہیں کرام کے بانیان اور فہر جعفری کے پیر دوں میں جہاں اور  
بہت سی بائیں ممتاز میں۔ وہاں یہ بھی ہے کہ قہی اور ودی اور مذی کو چاروں  
امر خیس کہتے ہیں۔ اور ”فقہ جعفری“، وائلے انہیں ظاہر قرار دیتے ہیں۔

پیغمبر ﷺ میں مراہ و لبھوہا ملے تو

شور بگارادو۔ اور بیٹیوں کو کھا جاؤ

وسائل الشیعہ

عن السکو فی عن جعفر عن ابیه علیہما السلام  
إِنَّ عَلَيْنَا عَلَيْهِ السَّلَامُ سُلَّمَ عَنْ جِبَرِيلٍ طَبِيعَتْ قَدْرًا  
فِي الْتَّدْرِی فَارَةٌ قَالَ يُمْلَأَ قُمَرَ قُلَّهَا وَيُغَسَّلُ الْحَمْرَ  
وَيُبَيَّنَ حَكَلٌ

(۱۔ وسائل الشیعہ جلد اول ص. ۱۵)

(کتاب الطہارت)

(فرمود کافی جلد ۲ ص ۲۶۱)

ترجمہ:

حضرت علی المرتضی رضی ائمہ عیسیے سے پوچھا گیا۔ ایک ہانڈی پکانی کی  
پکنے کے بعد اچانک اس میں چوہا نظر آیا۔ تواب اس کا کیا کیا جائے ہے فرمایا  
اس میں پکا ہوا سان گرا دیا جائے گا۔ اور گوشت کو دھوکر تناول کریا  
جائے گا۔

چوہا اور گلتا اگر میل یا گھمی میں گرپڑے  
 تو گھمی یا میل بدشود پاک رہے گا

فروع کافی

عَنْ سَعِيدِ الْأَعْرَجِ قَالَ سَأَلَنِي أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِبَادُ اللَّهِ عِبَادُ اللَّهِ عَنِ الْمَقَارِقِ وَالْحَلَبِ يَقِعُ مُغْرِبُ السَّمَاءِ وَالرَّبِيعُ مُغْرِبُ يُخْرَجُ وَمُنْهَدُ حَيَّا وَ فَقَالَ لَا يَأْتِيَنَّ مِنْ أَكْلِهِ -

(فروع کافی جلد ۲ ص ۲۶۱ باب انوارہ

نحوت فی الطعام الخ)

ترجمہ:

سعید اعرج کہتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے پوچھا۔ اگر چوہا اور گلتا گھمی اور میل میں گرپڑیں۔ پھر انہیں اس سے زندہ نکال یا جائے۔ تو اس کا کیا حکم ہے؟ فرمایا۔ اس کے کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ (عینی وہ پاک ہے)

# ہر حیوان بلکہ سورج ہی جب تک زندہ ہے پاک ہے

المیسوط:

وَقَالَ بَعْضُهُمُ الْحَيَّاتُ كُلُّهُ طَاهِرٌ فِي حَالٍ  
حَيَا تِه وَكُرْيَسْتُنُ الْحَكْلَبَ وَالْخِنْزِيرُ قَالَ إِنَّمَا  
يَنْجُسُ الْخِنْزِيرُ وَالْحَكْلَبُ بِالْقَتْلِ وَالْمَوْتِ  
(المیسوط ۴ ص ۲۷۹ کتاب الاطعہ  
طبع عہدہن مطبع جدیدہ)

ترجمہ:

بعض شیعہ محدثین کا کہنا ہے کہ تمام حیوان جب تک زندہ ہیں۔  
پاک ہیں۔ ان بعض نے کہے اور خنزیر کو اس حکم سے فارج نہیں کیا  
اور کہا۔ کہ کہا اور خنزیر دو طرح تجسس ہوتے ہیں۔ ایک تسل کرنے اور  
دوسرے امر سے۔

## تبصرہ

خنزیر دو حیوان ہے۔ جس کے باسے میں قرآن کریم کہتا ہے۔ إِنَّمَا  
حَرَّثَ مَعْلَيْكُمُ الْمِيَتَةَ وَالدَّمْرَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ مِنَ الْخَمْرِ

یہ میقیناً مردار، خون اور خنزیر کا گوشہ حرام کرو یا گد اس حکم کے پیش نظر اس کو سب لوگوں نے خوب لیکن کہا۔ لیکن «فقہ جعفری» میں اس کو زندہ رہے۔ تب بھی اور ملائے طاہر کیا گد المیسٹ کے ذکر وہ حوار میں، اگر پرست یا تاش کی صورت میں اس کو بھی کہا گیا ہے۔ لیکن میں لا یکھڑہ الفقیر میں یہ مسئلہ صراحت کے ساتھ موجود ہے۔ کہ سورگی کھال کا ڈول اور اس کے باوں کا رسم بن کر پانی نکالا جائے تو پانی پاک رہتا ہے۔ (یعنی ڈول کے قدر یہ نکالا ہوا پانی) اس لیے یہاں صورت کی صورت میں سمجھا ست کا قول اس اجتماعی قول کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔ قسم ہوا کہ خنزیر بہر حال اہل تشیع کے نزدیک طاہر ہے صحاح ارجمند میں سے دو یعنی الاستبصار اور تندیب الاحکام کا صفت دشخ طوسی کے اور خنزیر کے زندہ ہونے کی صورت میں ٹھہرست کا قائل ہے۔ اور اس کا قول موصوف فقہ جعفری، کا وزن رکھتا ہے مان مسئلہ کو دیکھ کر ہر ذی عقل اور صاحب علم سر پر کوئی بیشہ جائے گا۔ اور سوچے گا۔ کہ کیا امام باقر اور امام جعفر صارق رضی اللہ عنہما، ہی اس قسم کے گھٹیا مسئلہ بیان فرمائے ہیں؟ لیکن وہ دوسرے ہی لمحے یہ سمجھ جائے گا کہ حضرات ائمہ اہل بیت کو ان مسئلہ کے ذریعہ بنانم کرنے کی گوشش کی گئی ہے۔ اُن کا دامن ان وہ ہی تباہ ہی باقیوں سے پاک ہے۔ اسی لیے انہوں نے اپنی زندگی میں ان طوروں کے کرقوں کی بنا پر فرمادیا تھا کہ ہماری طرف سے کوئی صربت اور روایت اس وقت ہمک تسلیم نہ کی جائے۔ جب تک وہ کتاب اللہ کے موافق نہ ہو۔ چونکہ ائمہ اہل بیت اسی موجود قرآن کو دکتاب اللہ ہے۔ اس لیے مذکورہ مسئلہ ان حضرات کے احوال نہیں ہر سکتے۔

فاحتبروا یا اولی الابصار

# نقد جعفری میں سکتم کے چھپنے والی

منہ میں صرف پیشانی اور بازوؤں میں سے صرف  
باتھوں کا تیم کافی ہے۔

## تحقیق العوام

دو توں تحقیقیوں کو نہیں یاٹھی پاک و مہاں پرمارے اس طور سے کا آخرت اور  
اول اتحاد مارتا ایک ہو پھر دو نوں تحقیقیوں سے مسکن پیشانی کا کرے جہاں سے بال شروع  
ہوتے ہیں تاک کے سرگم اور دو نوں جانب کی جہنوں اور تمام پیشانی دو نوں طرف  
میں گیرے پھر بائیں باتھ کی تھیں سے دائیں باتھ کی پشت دست کو بندہ دست سے  
انگلیوں کے میں تاک مسح کرے پھر دو ہنے باتھ کی تھیں سے بائیں باتھ کی پشت کو  
بھی مسح کرے پھر دو سری طرب ارے۔ اور اس طرب سے دو نوں باتھوں کی پشت  
کو مسح کرے پہنے دائیں باتھ کی پشت کو پھر بائیں باتھ کی پشت کو جس طرح ابھی ذکر  
ہوا۔ یہی ترکیب کرنا نئے ملی میں رائی ہے۔ بوجب فتویٰ جناب شیخ زین العابدین  
علیارحمۃ اللہ علیہ۔

## المبسوط

فَإِذَا أَرَادَ الْتَّيْمَ وَضَعَ يَدَهُ مَعَالِقَ الْأَرْضِ مُفَرَّجًا  
أَصَا بِعَدَهُ وَيَنْتَهِيَ مَعَهُ فَيَمْسِحُ مِنْهُمَا بِالْأُخْرَى شَرَّ  
يَمْسِحُ بِلِمَاءَ وَجْهَهُ مِنْهُ فَيَمْسِحُ مِنْهُمَا بِالْأُخْرَى شَرَّ  
طَرَقَتِ الْأَنْقَبَهُ شَرَّ يَمْسِحُ كَفَهُ الْيُسْرَى عَلَى ظَهْرِ كَفِهِ  
الْيُمْسَنِي وَيَمْسِحُ بِعَادِمَ الرَّنْدِ إِلَى أَطْرَافِ الْأَصَابِعِ  
شَرَّ يَمْسِحُ حَفْمَهُ الْيُمْسَنِي عَلَى ظَهْرِ حَفْمِهِ الْيُسْرَى يَمْسِحُهُ  
مِنْهُ الرَّنْدِ إِلَى أَطْرَافِ الْأَصَابِعِ مَرَّةً وَاحِدَةً هَذَا  
إِذَا هَكَانَ يَتَمَمُّ بَدْلًا مِنَ الْوُضُوءِ  
وَإِنْ كَانَ بَدْلًا مِنَ الْغَسْلِ ضَرَبَ ضَرَبَ بَيْنَ إِحْدَاهُمَا  
بِالْوَجْهِ وَالْأُخْرَى لِلْيَدَيْنِ وَالْحَنِيفَيَّةُ عَلَى مَا  
بَيْتَاهُ۔

(۱- مبسوط جلد اول ص ۳۳ فی کیفیتہ الیم)

(۲- تحریر ابو سید جلد اول ص ۵۰)

تقریبہ:

جب کوئی شخص تیم کرتا چاہے۔ تو اپنے دونوں ہاتھ کٹھے زمین پر لے کے اور اُن کی انگلیاں کھلی ہوئی ہوں۔ ایک ہاتھ سے دوسرے کوٹے۔ پھر دونوں سے اپنچہرہ بال اُنگے کی بجلد سے لے کر ہاتک ملے۔ پھر اُسیں ہاتھ کی تھیلی داہیں ہاتھ کی پشت پر رکھ کر کلائی سے انگلیوں کے میں ہاتک ملے۔ پھر بایاں ہاتھ داہیں ہاتھ کی پشت پر رکھ کر کلائی سے انگلیوں ہاتک ملے۔ اور یہ صرف ایک مرتبہ کر سے تیم کا یہ طریقہ

و خود کے بدسلے میں ہے۔ اور اگر اس کے بدسلے کو تیم کرنا چاہے۔ تو اسے اتحاد و مرجیہ زمین پر امر نے چاہیں۔ ایک مرتبہ مارکر چڑھو رہی کرے اور دوسری مرتبہ دو فوٹ ہاتھوں کامیح کرے۔ اور طریقہ وہی ہے جو ابھی ہم نے بیان کر دیا ہے۔

### قبصہ

گوشۂ سائل کی طرح تیم میں بھی دو فقہ جعفریہ انسے رعایت اور سہولت کی تحریر دی ہے۔ اس بات کو سمجھی جانتے ہیں۔ کہ تیم اس وقت کیا جاتا ہے جب اصل یعنی پانی سے ٹھہر ات نہ ہو سکتی ہو۔ اسی بیانے تیم کو دھرہ کا خیفہ کہا جاتا ہے۔ اور یہ بالاتفاق امر ہے کہ جب یہ خیفہ ہوا۔ تو پھر چہرے اور بازوؤں کا مسح کرنے وقت اسی قدر ضروری ہونا چاہیئے۔ جس قدر دھر کرنے وقت ان پر پانی بہانا لازم تھا۔ سب پھرہ پر پانی بہانا فرض ہے اس لیے پوئے چہرہ کا تیم کے وقت مسح کرنا لازم ہوا۔ اور اسی طرح کہنیوں کے دھرنے کی جگہ تک کامیح کرنا لازم ہوا۔ لیکن فقہ جعفریہ میں چہرہ میں سے صرف بال اگنے کی جگہ سے لے کر تاک تک کامیح کرنا تو کہا گیا ہے۔ اور بازوؤں میں کلائی سے انگھوں تک کے حصہ پر تیم کرنا لکھا گیا ہے۔ کیا تیم جو کر دھرہ کا خیفہ ہے۔ اس میں یہ رعایت حضرت امدادی بیت نے دی ہے: ہمیں نہیں بلکہ یہ خود اہل شیعہ کی گھر میں بنائی ہوئی شریعت ہے۔ تیم کے بارے میں امدادی بیت کا ملک یہ ہے۔

### وسائل الشیعہ

عَنِ التَّيَمُّرِ فَضَرَبَ بِكَيْفِيَّةِ الْأَرْضِ ثُمَّ مَسَحَ  
بِعَوْجَهَهُ ثُمَّ صَرَبَ بِشِمَالِهِ الْأَرْضَ فَسَعَ بِهَا  
مِنْ قَبْلِهِ إِلَى أَطْرَافِ الْأَصْمَاءِ وَاحِدَةً عَلَى ظَهْرِهِ  
وَاحِدَةً عَلَى بَطْنِهِ أَثْمَرَ مَسَحَ بِهَا بِيَمِينِهِ الْأَرْضَ  
ثُمَّ ضَعَ بِيَمِينِهِ ثُمَّ قَالَ هَذَا التَّيَمُّرُ عَلَى مَا كَانَ  
فِيهِ الْغَلْ وَفِي الْوَضْوِ وَالرِّجْمِ وَالْيَدِينِ  
إِلَى الْمَرْفَعَيْنِ۔

(وسائل الشیعہ جدد و مر

ص ۹۰۶ باب وجوب الصربتين

فی التیمیر

قریحہ:

محمد بن سلم کہتا ہے۔ کیس نے امام جعفر صادق رضی اثر عنہ سے تیم کے  
متعلق پڑھا۔ کریکے کیا جاتا ہے۔ قوانین نے اپنے دو توں ہاتھ میں  
پر مار کر کوئی سے اپنا چہرہ نہ لے۔ پھر اپ نے اپنے بائیں ہاتھ کی ہتھیں کو زیسی  
پر مارا اور اس سے دائیں ہاتھ کی کہنی سے انگلیوں تک کے جھٹے  
کامیح کیا۔ ایک مرتبہ ہاتھ کے ظاہری حصہ اور دوسری مرتبہ اندر کے  
جھٹے کے ساتھ۔ پھر اپ نے اپنے دائیں ہاتھ دھتھیلی اکڑمن پر  
مار کر دائیں ہاتھ کی کہنی سے انگلیوں تک کامیح کیا۔ پھر فرمایا تیم اس  
شخص کے لیے ہے۔ جس پر سل و اجب بخنا۔ اور وہ پانی سے  
ذرکر کے۔ اور وضو کے لیے تیم یہ ہے۔ کہ چہرہ اور دو توں ہاتھ کہنیوں  
تک پر سک کیا جائے۔

تبیہ

وسائل الشیعہ کی ذکر کردہ روایت میں پرستے چہرہ اور کہنیوں بک بازدھوں پر منع کرنے کا طریقہ امام جعفر صادق (رضی اللہ عنہ) سے فتویٰ و مردی ہے۔ لیکن گذشتہ دو حواریجات (تحقیقۃ العوام، المبسوط) میں جو طریقہ تیکم ذکر ہوا۔ اس میں اور اس میں بہت فرق ہے۔ اور حسکہ اکہم بھی تحریر کر چکے ہیں۔ کہ تیکم دراصل وضو کا فلسفہ ہے۔ اس سے یہ چہرہ اور بازو کا اسی قدر تیکم ہو گا جس قدر ان کا وضو میں وحشنا فرض نہ ہا۔ لیکن پہلی دو روایات اس کے خلاف ہیں اسی سے یہ کچھ شیعہ علمانے ان کی تردید کی تجویز ملاحظہ ہو۔

مذاہب خمسہ

كَمَا اخْتَلَفُوا فِيْ مَعْنَى الصَّعِيدِ اخْتَلَفُوا  
أيضاً فِي الْمَرْادِ مِنَ الْوَجْهِ وَ الْأَيْدِيِّ فِي الْأَيْةِ  
أَنَّكَرَ يَمِّةً فَقَالَ الْأَرْبَعَةُ وَابْنُ بَابَوِيْهِ مِنَ الْإِمَامَيْهِ  
الْمُرَادُ مِنَ الْوَجْهِ بِجُمِيعِ الْوَجْهِ وَ يَدْخُلُ  
فِيْهِ الْلِّحَيَّةُ وَ مِنَ الْيَدَيْنِ الْحَكَفَانِ وَالْنَّنْدَانِ  
مَعَ الْمَرْدَقَيْنِ وَ عَلَيْهِ يَكُونُ الْحَدُّ فِي التَّيْفِمُ  
هُوَ الْحَدُّ يُعَيِّنُهُ فِي الْرُّضُورِ فَيَضُرُّ بَضْعَتِيْنِ  
إِحْدَاهُمَا يَمْسَحُ بِكَا تَمَامَ الْوَجْهِ وَالثَّانِيَةُ يَمْسَحُ  
بِهَا الْيَدَيْنِ مِنْ قُوَّسِ الْأَصَابِعِ إِلَى الْمَرْدَقَيْنِ

(مذاہب شریس، باب کیفۃ التیہ طبریہ تہران)

ترجمہ:

اہل سنت اور اہل شیعہ میں جس طرح لفظ صعید کے مصداق میں اختلاف ہے۔ اسی طرح تیم کے بارے میں آیت کریمہ کے اندر ذکر شدہ لفظ وحیہ اور دوایدی، میں بھی ان کا اختلاف ہے۔ چاروں امر اہل سنت کہتے ہیں۔ اور اہل شیعہ میں سے ابن بابویہ کا بھی یہی قول ہے۔ کہ ”وَحْیٌ“ سے مراد پورا چہرہ ہے اور اس میں جبڑے بھی داخل اور دوایدین، سے مراد دونوں ہاتھوں کی کھانیاں بند کہنیاں ہیں اس تحقیق کے مطابق تیم کی حد اور مقدار بیعتہ و ضرور کی حد اور مقدار ہو گی۔ لہذا تیم کرنے والا دو مرتبہ اپنے ہاتھوں (کی ہتھیلوں) کو زین پر بارے گا۔ ایک مرتبہ مار کر مکن چہرہ کامسح کرے گا۔ اور دوسری مرتبہ مار کر دونوں ہاتھوں کی انگلیوں سے لے کر کہیں تک پرمسح کرے گا۔

## وسائل الشعیہ:

عَنْ زَرَارَةِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْهِ الْكَلَمُ لِتَعْتَمِرَ  
قَالَ تَقْرِبُ بِحَقَّيْكَ الْأَرْضَ شَرَّ تَنْفُصُهَا  
وَتَمْسَحُ بِهَا وَجْهَكَ وَيَدَيْكَ۔

روسائل الشعیہ جددہ مصہد

حکایات الطہارت (البواب التیم)

ترجمہ:

ام جعفر عاصق رضی اللہ عنہ سے زرارہ روایت کرتا ہے، کہ تیم کے

تعلیٰ امام صاحبے فرمایا۔ کہ تو اپنے دو توں ہاتھوں گونڈن پر پار۔ پھر انہیں جماں سے۔ اور ان دو توں سے اپنے چہرہ اور دو فوں بازوں کا منس کر

## تبصرۃ

احناف کا تمہ کے تعلق جو مرقت ہے۔ وہ یہ ہے۔ کہ چہرہ اور بازو دروں کی اعفار کا اتنا سمجھ کر نہ لازم ہے۔ جتنا وضو کرتے وقت اُن کا دھننا فرض تھا چنانچہ صاحب ہڈی رکھتے ہیں۔

## ہدایۃ

الْتَّيْسِمُ فَرُّضَ بَيْتَانِ يَمْسَحُ بِإِحْدَى أَهْمَّهَا وَجَهَةً  
وَبِالْأُخْرَى يَدْ يَدِي إِلَى الْمِنْ فَقَيْنُ لِيَقْرَبَ لِهِ عَلَيْهِ  
السَّلَامُ الْتَّيْسِمُ فَرُّضَ بَيْتَانِ فَرُّضَ بَعْدَ لِلْسَّوْجِجِ  
وَفَرُّضَ بَعْدَ لِلْيَدَيْنِ وَيَنْفُضُ يَدْ يَدِي مِنْ قَدْرِ مَا يَتَنَاثِرُ  
الثَّرَابُ حَيْثُكَ يَصِيرُ مُشَلَّةً وَلَا بَدَّ مِنَ  
الْأُسْبِيَعَابِ فِي ظَاهِرِ الْمِرْ وَأَيْكَةِ لِيَقِيَا مِنْهُ  
مَقَامَ الرُّضُوِّ

وَهَدَایۃ اولیاں ص ۲۲۲ تابعیات

## باب (الْتَّيْسِم)

ترجمہ:

تیم رو و فرمز من پر ہاتھ مار کر کیا جاتا ہے۔ ایک مرتبہ ہاتھ مار کر

اپنے چہرہ اور دوسری مرتبہ اپنے دو قوں بازو کہنیوں سک کامسح کیا  
جائے گا۔ دلیل یہ ہے۔ کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث پاک  
ہے۔ دو تیم کے لیے دو دفعہ زین پر تحدی مارنا ہے۔ ایک فرب چہرہ  
کے لیے اور دوسری دو قوں (اتھوں) کے لیے ہے۔  
اور زین پر تحدی مار کر ان کو جھاڑ لیا جائے تاکہ زیادہ ہوئی مٹی چہرہ  
جائے۔ یہ اس لیے کہ اگر زیادہ مٹی لگی ہوتے ہوئے منہ پر تھبیرا  
گیا۔ تو اس طرح مُتعدد شکل بگھسنے کا خطرہ ہے۔ اور دو قوں اعضا  
کامسح کرتے وقت یہ بھی خیال رہے کہ ظاہر روایت کے مطابق  
دونوں اعضا میں کوئی تھوڑی سی جگہ بھی ایسی نہیں ہوئی چاہیئے  
جو سعی سے بچی رہے۔ کیونکہ تیم میں سعی دراصل وضور کے قائم مقام  
ہے۔

### نوتے

گزشتہ اوراق میں ایک مسئلہ کے ضمن میں اہل تشیع اپنے اور پر کیے  
گئے اعتراض کا جواب یوں دیتے ہیں۔ کہ خون اور پیپ وغیرہ سے ہمارا  
مسئلہ یہی ہے۔ کہ ان سے وضو نہیں جاتا۔ اور ان درازی سے وضو ڈڑھ  
بانے کی بحور روایت وسائل الشیعہ میں امام جعفر صادق سے ملتی ہے۔ وہ  
ان کے نقیبہ کا نمونہ ہے۔ اسی علیٰ یہاں تیم کے مسئلہ میں بھی جب ان سے  
پوچھا جاتا ہے۔ کہ امام صاحب ترپرے چہرہ اور کہنیوں سک بازوؤں کامسح  
کرنے کا بیصلہ فرماتا ہے ہیں۔ اور نہ اسے تیم نہیں کرتے۔ تو اس کے جواب یہیں  
ہیں۔ اپ کا یہ قول بھی ”تقبیر“ پر محول ہے۔

## وسائل الشیعہ

اَقْتُولُ مَسْعِ الْوَجَادِ وَالْيَسَدِينَ الَّتِي اَمْرَقَتَنِي  
فَمَهْوَلٌ عَلَى الْتَّقْيَةِ.

## وسائل الشیعہ جلد ۲

(ص ۹۷۹)

ترجمہ:

میں کہتا ہوں۔ کہ امام جعفر صادق رضی اشرف عنہ سے تیم کے باس  
یہ جو یہ حدیث آئی ہے۔ کہ پورے چہرے اور دنول بازوؤں  
کا ہمیںوں تک تیم میں مسح کرنا پاہیزے۔ یہ تیہہ پر محول ہے۔ (عنی آپ  
نے یہ بات بطریقہ کہی ہے۔)

حالانکہ یہ بہانہ تاریکی طور پر غلط ہے۔ یہ کیونکہ خود شیعہ کتب اس کی جرأت  
کرتی ہیں۔ کہ امام جعفر صادق رضی اشرف عنہ کا زمانہ ایسا زریں دور تھا۔ کہ جس میں شیعیت  
کو پھیلنے پھوٹنے کا خوب موقع نہ تھا ایسا۔ اور ہزاروں کی تعداد میں لوگ امام جعفر  
صادق رضی اشرف عنہ سے کھلے بندوں احادیث کی تعلیم یافتے تھے۔ جیسا کچھ یہ  
مسئلہ میں اس کی کچھ وضاحت کر کے ہیں۔ اس بیانے میں محض بہانہ ہے  
حقیقت نہیں۔

# بَابُ أَذَانٍ

نہ اذان، شمارہ اسلام میں سے ہے۔ اور اس کے الفاظ مارگاہ و رسالت سے حاصل شدہ ہیں۔ کبھی کو اپنی طرف سے کمی بخشی کی اجازت نہیں ہے۔ ہندا ہر وہ شخص جو اذان کے ان الفاظ میں زیادتی یا کمی کرے وہ بد عقیق بلکہ لعنی ہے اس بات سے تمام واقف ہیں۔ کہ اذان کے الفاظ میں اہل تشیع نے چند الفاظ زیادہ مقرر کر رکھے ہیں۔ مثلاً محمد و آل محمد خیر البریہ، اشهد ان علیہ وَلِيُّ اللَّهِ، اشهد انْ عَلَيْهِ امْرِيُّ الْمُؤْمِنِينَ حَقَّاً۔ اگر ان سے اس بارے میں عام اور می گفتگو کرے۔ تو کہتے ہیں۔ تمہاری اہل سنت کی اذان میں نہ اہل بیت کا ذکر ہے۔ اور نہ ہی تم علی وَلِي اشکر کہہ کر ان کی ولایت کا اقرار کرتے ہو۔ صریح ہوتا ہے۔ تمہارے دل میں نہ اہل بیت سے محبت ہے۔ اور نہ ہی حضرت علی المرتضیؑ کو ولی اشکر کنگا گواہا کرتے ہو۔ لیکن یہ اُن کا ایک فریب اور دھوکہ ہے۔ ان کی اذان کے نام الفاظ جو تقریباً اٹھ گلات بنتے ہیں۔ ان کو بہت بدعتی میں اذان دیں شامل کیا گی۔ حضرت علی المرتضیؑ کے زمان سے حضرت عویشی بن جعفرؑ کے زمان تک وہی اذان ہوتی تھی۔ جو اہل سنت دیتے ہیں۔ اور اسی کا حکم اُمّہ اہل بیت دیتے رہے۔ ثبوت ظاہر ہو۔

## وسائل الشیعہ

عَنْ مُوسَىٰ بْنِ جَعْفَرٍ عَنْ أَبَائِهِ عَنْ جَعْفَرٍ عَلَيْهِمْ سَلَامٌ  
 أَنَّهُ أَكَبَرَ مِنْ حَدِيثِ تَشْرِيرِ الْمَوْتَىٰ إِنَّ أَنَّهُ قَالَ فِيمَا  
 أَنْتَ أَكْبَرُ، أَنَّهُ أَكْبَرُ، أَنَّهُ أَكْبَرُ، أَنَّهُ أَكْبَرُ، أَنَّهُ أَكْبَرُ  
 أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ  
 أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، .....  
 حَيَّ عَلَى الْقَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْقَلَاحِ، أَنَّهُ أَكْبَرُ،  
 أَنَّهُ أَكْبَرُ، أَنَّهُ أَكْبَرُ - لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

(وسائل الشیعہ جلد عاشر ص ۷۳)

(ابواب الاذان)

(من لا يحضره الفقيه جلد اول)

ص ۱۸۸ فی الاذان والاقامتی

ترجمہ:

جناب موسیٰ بن جعفر اپنے ابا اباد کے دریج سے حضرت علی  
 المرتضیٰ رضی اللہ عنہ سے اذان کی تفسیر میں حدیث بیان کرتے  
 ہوئے یہ الفاظ نقل کرتے ہیں - اللہ اکبر پر مرتبہ - اشہد  
 ان لَا إلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَمَرْتَبَہ، اشہد ان محدث رسول اللہ علیہ  
 حَيَّ الصَّلَاةِ وَمَرْتَبَہ حَيَّ اعلی الْقَلَاحِ وَمَرْتَبَہ اللَّه اکبر

### اور ایک مرتبہ لا الہ الا اللہ

نوبت:

وسائل اشیعہ کی ذکر کو روایت جو امام موسی کاظم رضی ائمہ عنہ نے بیان فرمائی۔ اس میں انہوں نے اپنی ذات سے لے کر حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ تک تمام اگر کی یہی اذان بیان کی۔ یعنی۔ ۱۔ موسے کاظم، ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۳ امام محمد باقر، ۲۴۔ امام زین العابدین ۲۵۔ امام جعیل (۲۶) امام حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہم احمد بن سلکا تاریخ امیراں بیت کی بیان تھی۔ اور یہی اذان اب منت کئے ہیں۔ اس میں ان چند کلمات کا نام و نشان نہیں ہے۔ جو اہل تشیع نے اپنی اذان میں زائد کر لیے ہیں۔ اس سے اہل تشیع کا ودد صور کبھی کھل کر سامنے آ جاتا ہے کہ سنیوں کو چونکہ اہل بیت سے محبت نہیں۔ اس لیے وہ اذان میں ان کا نام نہیں لیتے۔ بلکہ اہل اسلام تو خود ان کے سر آتا ہے۔ کہ جن امر کے تم فدائی اور شیدائی کہلاتے ہو۔ ان کی اذان کو تم نے انہی الفاظ سے کہنا تبول نہ کیا۔ بلکہ اپنی طرف سے اس میں چند کلمات داخل کر لیے۔ امیراں بیت سے مردی اذان وہی ہے جو ہم اہل سنت دیتے ہیں۔ اس لیے ان کے صحیح جا شین اور پیروہم میں ان کا نام۔ وسائل اشیعہ میں ذکر کلمات اذان کے متعلق جب ان سے کوئی جواب نہیں بن پڑتا۔ تو یہم کی طرح یہاں بھی ”دقیقتہ“، کی روت لگاتے ہیں۔ حالانکہ حضرت علی المرتضی رضی ائمہ عنہ کو اپنے دور خلافت میں ”دقیقتہ“، کی کیا فرودت تھی۔ شیر قدر ہوں۔ اور خلیفہ وقت بھی ہوں۔ اور حقن کے انہیار کے متعلق سب ایک طرف اور اپ تھنا ایک طرف تب بھی کوئی چکی ہٹ نہ فرمائیں۔ اس کے باوجود اہل تشیع ان پر ”دقیقتہ“، کا اہل اسلام کا کو اپنا تو سیدھا

کرنا پاہتے ہیں۔ ان کے بعد امام حسین جو حق کا مرہنڈی کی فاطمہ قربان ہو گئے۔  
نا قابل تلقین ہے کہ وہ اذان کے الفاظ میں ”وقتیہ“، کریں۔ پھر اصل و اصول شیعہ  
میں د کے تاریخی حوار سے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کا زمانہ شیعیت کے فروغ  
کا سہرا زمانہ تھا۔ اس میں ”وقتیہ“ کی کیا ہو رہتی۔ ان حاتمی کی رکشی میں ہم یہ  
بکھنے میں حتیٰ بجانب ہیں۔ کہ اذان کے الفاظ و کلمات وہی ہیں۔ جو ان انہی سے  
مردی ہیں۔ جو یہ خود اپنے اپنے درمیں کپتے رہے۔ اب ذرا اپنے کی بھی ان  
کو۔ ان زائد کلمات اذان کے باسے میں دیکھا رہتے ہیں۔

## اذان میں زیادتی نے والا

گنگا رہے

المبسوط

فَاتَّا قَرُولُ اشْهَدُ اَنَّ عَلِيًّا اَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ  
وَالْمُحَمَّدُ خَيْرُ الْبَرِّ يَدْعُ عَلَىٰ مَا وَرَدَ فِي شَوَّافِيٍ  
الْإِخْبَارِ فَلَيْسَ بِمُعْقُولٍ عَلَيْهِ فِي الْأَذَانِ وَتَوْفَعَكُلَّهُ  
الْأَذْنَانُ يَا شَعْرَبِهِ غَيْرَ أَنَّهُ لَيْسَ مِنْ فَصِيلَةِ الْأَذَانِ  
وَلَا كَحَالٍ۔

المبسوط جلد ۹ مطبوعہ تہران طبع جدید

ترجمہ:

اذان میں یہ کہنا ”اشہد اَنَّ عَلِيًّا اَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ

اور آل محمد خیر البریتہ، بیسا کشاڑ اخبار میں آیا ہے۔ ان کے پہنچ پر کوئی کاربنڈ نہیں ہے۔ اور اگر کوئی شخص اذان میں یہ کلمات کہتا ہے تو وہ گھنگاں ہو گا۔ علاوہ ازیں یہ کلمات اذان کی فیضت اور کمال میں سے بھی نہیں میں۔

### اللمسة الامشقيہ

فَلَمَّا جَعَلَهُ الْفَقْسُولِ الْمُنْتَقِرَ لَهُ شَرْعَارَ وَلَا  
يَجُوَّزُ نَرِاعَتِيَّادَ شَرْعَيَّةَ غَيْرِ هَذِهِ الْفَقْسُولِ  
(فِي الْأَذَانِ وَالْقِيَامَةِ حَالَتِ الشَّرْكَدُ بِالْوِلَادَةِ)  
لِعَلَيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَأَنَّ مُحَمَّدَ وَاللَّهُ  
خَيْرُ الْبَرِّيَّةِ أَوْ خَيْرُ الْبَشَرِ وَإِنَّ كَانَ  
الْسُّوْرَاقِعَ حَدَّا لَكَ فَمَا حَكُلَ وَأَقِعَ حَقَّا يَجُوَّزُ  
إِدْخَالُهُ فِي الْعِبَادَاتِ الْمُوَظَّفَةِ شَرْعًا الْمُدُودَةِ  
مِنَ اللَّهِ تَعَالَى فَيَحْكُمُونَ إِدْخَالُ ذَلِكَ فِيَهَا بِدَعَةٍ  
وَتَشْرِيعًا۔

واللمسة الامشقيہ الفصل

الثالث في حکیفۃ الصلة

جلد اول ص ۲۲۰ مطبوع تهران

(طبع جدید)

ترجمہ:

ذکورہ اذان جو کراہی سنت کی اذان کے مطابق ہے۔

یہی شرع میں مقول ہے۔ اس کے علاوہ زائد کلمات کا شرعی طور پر درست سمجھنا جائز نہیں ہے۔ چاہے وہ اذان میں ہوں یا اقامت میں جیسا کہ حضرت علی المرتضیؑ کی ولایت کی کوئی کے الفاظ اور محمد وآل کے خیر البریہ اور خیر البشر ہونے کے الفاظ نہیں۔ اگرچہ جو کچھ ان کلمات میں بکا گیا ہے۔ وہ واقعہ درست ہے۔ لیکن ہر وہ بات جو واقع کے مطابق پہنچی اور حق ہو اُسے ایسی عبادات میں داخل کر لینا جو شرعی وظیفہ ہوں اور اشتعال کی طرف سے ان کی حد بندی کی گئی ہو۔ جائز نہیں ہو جاتا۔ لہذا ان کلمات کا اذان میں داخل کرنا بہت ہے۔ اور ایک نئی شریعت بنانہ ہے۔

### وسائل الشیعہ

وَذَالَّ الصُّدُوقُ بَعْدَ مَا ذَكَرَ حَدِيْثَ  
أَنَّ بَعْدَ حَضَرَتِي وَكُلِّيْبِ الْأَسَدِيِّ هَذَا  
فُسْرًا لِّاَذَانِ الصَّحِيْحِ لَا يَرِكُدُ فِيهِ وَلَا يُعِقِّصُ  
مِنْهُ وَ الْمُفْتَرِضَةُ لِعَنْهُمْ رَسُولُ اللهِ قَدَّوْصَعْدَ  
اَخْبَارًا وَرَأَدُّ ابْنَةِ فِي الْاَذَانِ مُحَمَّدٌ  
وَالْمُحَمَّدٌ خَيْرُ الْبَرِّ يَعْلَمُ مَرْتَبَتِي وَ فِي بَعْضِ  
رَوَايَايَاتِهِمْ بَعْدَ اَسْتَهْدَهُ اَنَّ مُحَمَّدًا سَوْلُ اللهِ  
اَسْتَهْدَهُ اَنَّ هَلَّيَا وَ لَيْ اَنَّهُ مَرْتَبَتِي وَ مَنْهُمْ مَنْ  
رَأَوْعَ يَدُلَّ ذَالِكَ اَسْتَهْدَهُ اَنَّ عَلَيْهِ اَمْيَادَ الْمُؤْمِنِينَ

حَقَّا مَرَّتَيْنِ وَلَا شَكَّا أَنْ عَكِيْتَ وَلِيَ الْمُسِرُ وَأَنْتَ  
أَكْبِرُ الْمُرْكَبَيْنَ حَقَّا وَأَنْ مُحَمَّداً وَاللَّهُ جَيْدُ الْعَرِيْبَيْهُ  
وَلِكِنَّ ذَلِكَ لَيْسَ فِي أَصْلِ الْأَذَانِ وَإِنَّمَا  
ذَكَرَتْ ذَلِكَ لِيُعْرَفَ بِهَذِهِ وَالزَّيَادَةُ الْمُتَّهِمُونَ  
يَا مُتَّهِمُوْنَ يُضَيِّعُ الْمُؤْسُرُونَ أَنْفَسُهُمْ فِيْتَ جَمِيلَتَنَا  
إِنْتَهَى كَلَامِيْ.

ر-1- وسائل الشيعة جلد ۲

صفحة ۴۲۸ كتاب الصلة

باب الأذان)

ر-۲- من لا يحضره الفقيه

جلد اول صفحه ۱۸۸ باب الأذان

والاقامه

ترجمہ:

ابو بحر حضری اور حکیم اسدی کی حدیث ذکر کرنے کے بعد شیخ  
صدوق نے کہا۔ یہی ریغہ اہل سنت والی) اذان صحیح اذان  
ہے۔ نہ اس میں زیات کی گئی ہے اور نہ اس سے کچھ الفاظ کم کیے  
گئے ہیں۔ اور گروہ مغفرہ (اشرکی ان پر لعنت ہو) نے بیت سی  
روایات گھر بیس۔ اور ان کی بنا پر اہمیوں نے اذان میں ”محمد وآل  
محمد خیر البریٰ“ کے الفاظ دو مرتبہ کہنے کے لیے بڑھا دیئے۔ اور ان  
کی بعض روایات میں اشہد ان محمد ارسول اللہ کے بعد  
اشہد ان علیت اولی اللہ دو و فیہ ذکر کیا گیا ہے۔ ان مفہومیں سے

بعض نے ان الفاظ کی بھائیت یہ الفاظ روایت کیے ہیں «و اشہد  
ان علیا امیر المؤمنین حقا»، یہ بات لقینی ہے کہ حضرت  
علی الرسول فی امیر المؤمنین (وَاللّٰهُ أَعْلَمْ) یہی اور سچے امیر المؤمنین ہیں۔ اور  
محمد و آل محمد خیر البریتیہ ہیں۔ لیکن یہ الفاظ اصل اذان  
ہیں نہیں ہیں۔ یہی نے یہ الفاظ اس سیلے ذکر کیے ہیں۔ تاکہ ان کی وجہ  
سے وہ لوگ پہچانے جاسکیں۔ جو منفوضہ ہونے کی اپنے اور پہبخت یہ  
ہوئے ہیں۔ اور اس کے باوجود وہ اپنے آپ کو ہم الیشیع ہیں  
سے شمار کرتے ہیں۔

### فقہ امام جعفر صادق

ثَبَّتَ بِالْجُمَاعِ أَنَّ الْأَمَامَ الصَّادِقَ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
كَانَ يَوْمَ ذِي مُحَمَّدٍ - أَللّٰهُ أَكْبَرُ، اللّٰهُ أَكْبَرُ،  
أَللّٰهُ أَكْبَرُ، اللّٰهُ أَكْبَرُ، اشْهَدُ أَنَّ لَآلَهَ لَا إِلَهَ  
أَشْهَدُ أَنَّ لَآلَهَ لَا إِلَهَ، اشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا  
رَسُولُ اللّٰهِ، اشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّٰهِ  
حَقٌّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَقٌّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَقٌّ  
عَلَى الْفَلَاحِ، حَقٌّ عَلَى النَّلَاحِ، حَقٌّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ  
حَقٌّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ، أَللّٰهُ أَكْبَرُ، اللّٰهُ أَكْبَرُ  
لَا إِلَهَ لَا إِلَهُ -

وَأَنْقُوْجَمِيْعًا عَلَى أَنْ قُوْلَ رَأْمَهْدَ أَنْ عَلِيَّا  
فَلِيْلَ اللّٰهُو) لَيْسَ هِنْ فُصُولُ الْأَذَابِ وَأَحْبَابَ اِنْهِ

وَأَنَّ مِنْ أَكْثَرِهِ مِنْ أَكْثَرِ مِنْ أَكْثَرِ أَذَانِ فَقَدْ أَبْعَدَهُ  
فِي الدُّرُجَيْنِ وَأَدْخَلَ فِي مَا هُوَ حَارِجٌ عَنْهُ  
(فقہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ فی حجرا منیرہ جملہ)  
گ) ۱۹۴ مطبوعہ قم ایران (طبع پدریہ)

ترجمہ:

بالا جماعت ثابت ہے۔ کہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ فی اذان میا  
کرتے تھے۔ اللہ اکبر پار مرتبہ، اشہد ان لا الہ الا  
اللہ دو مرتبہ، اشہد ان محمد انس رسول اللہ دو مرتبہ  
حثی علی الصلاۃ دو مرتبہ حثی علی الفلاح دو مرتبہ  
حثی علی خیر العمل دو مرتبہ، اللہ اکبر دو مرتبہ  
اور ایک مرتبہ لا الہ الا اللہ۔ اور تمام کا اس بات پر بھی آفاق  
ہے۔ کہ ”اشہد ان علیا ولی اشر،“ کلمات اذان اور اس کے اجزاء  
میں سے نہیں ہے۔ اور اس پر بھی کوچ شخص ان الفاظ کو اس  
بیت سے کہتا ہے۔ کہ یہ بھی اذان میں شامل ہیں۔ تو اس نے  
دین میں بدعت نکالی۔ اور وہ بات دین میں فل کر دی جو اس  
سے غایب تھی۔

لمحہ کریہ:

کتب شیعہ کے مذکورہ حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ

- 1۔ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے کہ امام موسی کاظم تک کلمات اذان  
وہی تھے جواب اہل سنت کی اذان کے ہیں۔

۲۔ اشہد اٹ حلیا ولی اللہ اور محمد و آل محمد خیر البری کے الفاظ ایسی روایات میں مذکور ہیں۔ جو شاذ ہیں۔

۳۔ ان دونوں زائدگات کو کہنے والا گنہگار ہے۔

۴۔ حضرت علی المرتضی کا در ولی اشہر، ہوتا اور محمد وآل محمد کا خیر البری ہوتا۔۔

۵۔ لیکن ان الفاظ کا کلمات اذان میں شامل کرنا بدعت اور نئی شریعت گھرنا ہے۔

۶۔ علی ولی اشہر، محمد وآل محمد خیر البری کے الفاظ اذان میں محفوظتے و افضل کیے جو ملعون ہیں۔

ان امور کو نظر کر کر اس دور کے اہل تسلیم کی اذان کے الفاظ پر غور کریں۔ اور ان میں دیکھیں کہ کیا کیا الفاظ زیادہ ہیں۔ ان زیادہ الفاظ کی وجہ سے انہوں نے اٹ اہل بیت کی اذان کو من و عن قبل نہ کر کے اپنی مرضی کی شریعت گھٹای۔ اور اس بدعت کی بنابر وہ گنہگار ہوئے اور اپنے اپنے کو محفوظ نامی ملعون فریت میں سے شمار کرایا۔۔ سب باتیں ہم نے اپنی طرف سے اگر کی ہوتیں۔ تو پرواہ نہ کی جاتی۔ لیکن یہ باتیں حضرت اٹ اہل بیت اور شیعہ مجتہدین کی ہم نے نسل کی ہیں۔ اب ان کی محبت کا دعا ہی کرنے والے اور ان کے ارشادات کو شریعت سمجھنے والے اپنے بارے میں خود فیصل کریں۔ کوہ اپنے وعی میں ہماراں تک پہنچتے ہیں۔ اور کس صنک ان کی باتوں پر عمل پیرا ہیں۔

اذان میں الفاظ ولائت و امامت وغیرہ کے باعے  
میں شیخ صدق کا فتویٰ کہ یہ زیادتی ایک لفظی مفہوم  
فرقے نے کی ہے

«من لا يحضره الفقيه» کے مصنف شیخ صدق (اکجس کی روایت ابھی گزری) نے حضرت امام جعفر صادق رضیٰ اللہ عنہ سے مردی و منقول الفاظ اذان کو لکھنے کے بعد ان الفاظ کے باعے میں اپنا نتیجے دیا۔ جو اہل شیعہ نے بطر راضا فہ اذان میں شامل کریے ہیں۔ اور بتلایا کہ یہ کن یعنیوں کی سازش تھی۔ ملاحظہ ہو۔

من لا يحضره الفقيه

وَقَالَ مُصَيْبَتُهُ هَذَا الْكِتَابُ هَذَا الْهُرَاءُ الْأَذَانُ  
الصَّحِيحُ لَا يُمِرُّ إِذْ فِيْهِ وَ لَا يُنْعَصُ مِنْهُ وَ الْفَقِيْهُ  
لَعَنْهُمْ اللَّهُوْ قَدْرٌ صَعُوْدًا خَبَارًا وَ رَأْدَقًا فِي الْأَذَانِ  
مُحَمَّدٌ وَآلُّ مُحَمَّدٌ خَيْرُ الْبَرِّيَّةِ مَنْ تَّابَ وَ فِي  
بَعْضِ رِوَايَاتِهِمْ بَعْدَ أَشْهَدَهُ أَنَّ مُحَمَّدًا  
رَسُوْلَ اللَّهِ أَشْهَدَهُ أَنَّ عَلَيْهِ أَنْ لِيَ اللَّهُوْ مَرْتَبَيْنِ  
وَ مِنْهُمْ مَنْ رَوَى بَدْلَ دَالِيَّكَ أَشْهَدَهُ أَنَّ عَلَيْهِ  
أَصْبَرُ الرُّؤْمَ وَ مِنْهُ حَقًا مَنْ تَابَ وَ لَا شَكَ فِي أَنَّ عَلَيْهِ

وَلِيُّ الْحُوَادَّةِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ حَقَّاً وَأَنَّ مُحَمَّدًا وَاللَّهُ  
مَكْنُونًا مَنْهُ عَلَيْهِ خَيْرُ الْبَرِّ يَعْلَمُ وَالْجَنُّ لَيْسَ  
ذَالِكَ فِي أَصْلِ الْأَذَانِ وَإِنَّمَا ذَكَرْتُ ذَالِكَ يُعْرَفُ  
بِلِذَّهِ الرَّيَاكَ وَالْمُتَهَمُّرَ بِالشَّفْوَيْنِ الْمَدْعُونَ  
الْفَسَلُّمُ فِي جُمْلَتِنَا۔

۱- مَنْ لَا يَعْفُرُ الْفَقِيرَ جَلَدَ اول ص ۱۸۸ تا ۱۸۹

فِي الْأَذَانِ وَالْأَقْامَةِ الْخَ مُطَبَّرُ عَبْرَان

طَبَّعَ بِدِيرَا

۲- مَنْ لَا يَعْفُرُ الْفَقِيرَ ص ۹۲ بَابُ الْأَذَانِ

وَالْأَقْامَةِ طَبَّعَ تَدِيمَ مُطَبَّرُ عَكْسَنَرَ

### ترجمہ:

اس کتاب میں لا یعفر الفقیر کا کہتا ہے۔ کوئی اور کامل اذان و رحمی  
ہے۔ جو حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے اسی کتاب میں روایت  
کی گئی ہے۔ میں زیاد تر ہر سعیت ہے اور زان الفاظ سے کم خواہ میں  
ذکور ہوئے۔ دو مفہوم، نامی گروہ پر اللہ کی احتیت ہے۔ انہوں نے یہی سی  
من گھرث باتیں بنائیں۔ اور ان میں گھرث بازوں میں سے ایک یہ بھی ہے  
کہ انہوں نے اذان میں محمد و الحسین البریتہ، کے الفاظ بڑھا  
 دیئے۔ انہی کی کچھ دوسری من گھرث روایات میں یہ بھی ہے۔ کہ اشہد  
 ان مسجد و رسول اللہ کے الفاظ کے بعد دو مرتبہ مژون یہ بھی  
 کہے۔ ”اشہد اذان علیتا و لی اللہ۔“ ان میں سے ہی یعنی نے  
 ذکر کرہ الفاظ کی مدد یہ الفاظ کہنے کو کھا۔ ”اشہد اذان علیتا امیر المؤمنین“

حَقَّاً،

یہ تاریخ حقائق پر مبنی ہیں۔ کہ حضرت علی المرتفع رضی اللہ عنہ «وَلِی اللہ»، یہیں اپ (وَا مِیرُ الْمُرْسَلِینَ بِالْحُقْقِ) ہیں۔ اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور اپ کی آن پاک «وَخَيْرُ الْبَرِّیَّہ»، یہیں سیکھ اس حقیقت کے ہوتے ہوئے یہ الفاظ ہرگز ادا ان میں داخل نہیں۔ یہیں رصیف (نے یہ بات اسی یہی ذکر کی ہے کہ اس کے ذریعوں وگوں کی پہچان ہو جائے۔ جو دعویٰ مفروضہ، گھلستے ہیں۔ اور ہم یہیں سے اپنے اپ کوشکار کرتے ہیں۔

شیخ صدوقی (مصنف من لا یکفہ الفقیہ) نے کہنے والے واضح الفاظ میں اس کی نشاندہی کر دی۔ کہ حضرات ائمہ اہل بیت کی اذان وہی ہے۔ جو مذکور ہوئی اور جو لوگ مذکور ادا ان میں زیادہ الفاظ پڑھتے ہیں۔ ان کا تعلق دعویٰ مفروضہ، نامی فتنے سے ہے۔ کلکڑ دلایت دعیہ کے اضافے پر ہم شیعہ لوگوں پر اذان نہیں ہو سکتا۔ ہم اس سے بری ہیں۔ کیونکہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے منقول اذان میں ایسے کھاتا ہے۔ نام و نشان تک نہیں۔ اور ہمارا عقیدہ ہے۔ کہ امام مرثوت سے مذکور اذان میں کمی ہشی ہرگز ادا نہیں آئیے چلتے چلاتے دعویٰ مفروضہ، نامی گروہ کا کچھ تعارف بھی ہو جائے۔ اسی «من لا یکفہ الفقیہ»، کتاب کے حاشیہ پر اس گروہ کا تعارف یہیں لکھا ہے۔

## دُعْوَوْضَهُ نَامِی گروہ کا مختصر تعارف

حَاشِهُ مِنْ لَا يَكْفُرُهُ الْفَقِيْهُ

أَمْفَعَةُ صَدَّقٍ فِي تَحْكَمِ صَالَةِ الْحُكَّامَاتِ يَا أَنَّ اللَّهَ حَقُّ مُحَمَّدٍ  
(ص) وَقَوْضَى إِلَيْهِ خَلْقَ الْمُدْنَى فَلَمُوَ الْخَلَاقُ وَقَيْلَ

بِلْ فَوَّضَ شَدَّادِكَ إِلَيْكَ عَلَيْكِ عَلَيْكِ الْسَّلَامُ۔

روا شیہ من لا یکھرہ الفقیہ جلد اول ص ۱۱  
فی الاذان والاقامۃ المطبوعہ  
طبع بدیر

مختصر:

”مفترض“ ایک گمراہ فرقہ ہے۔ اس کا عقیدہ ہے۔ کہ امیر تعالیٰ نے مرت  
حضرت محمد مصطفیٰ علی امیر علیہ وسلم کو پیدا کیا۔ اس کے بعد نبی کی  
پیدائش کا سالہ امیر تعالیٰ نے حضرت علی امیر علیہ وسلم کے سپرد کر دیا۔ ہمذہ  
اپ ہی دو بہت زیادہ پیدا کرنے والے ہو گئے۔ اور ان کے عقائد میں  
یہ بھی عقیدہ بیان کیا گیا ہے۔ کہ امیر تعالیٰ نے پیدائش کا معاہد حضرت علی اللہ  
علیہ وسلم کو نہیں بلکہ حضرت علی رضی امیر عنہ کے سپرد کر دیا۔

ومن لا یکھرہ الفقیہ مطیعہ مطیعہ مقدم کے نتویٰ کے ماتحت پر اسی گروہ کا تعارف ان الفاظ سے  
کرایا گیا ہے۔

حاشیہ من لا یکھرہ الفقیہ

الْمُفْوَضَةُ هُوَ الَّذِينَ فَوَّضَهُمُ الْأَمْرُ مِنْ  
الْتَّحْلِيلِ وَالْتَّحْرِیثِ إِلَيْهِ الْبَعْثَیْ وَعَلَیْهِ وَقَالَ لَهُمَا  
إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمْ يُحِّرِّمْ مَشَیْئَا وَلَمْ يُحِّلِّ بَلْ مَمَا  
عَلَيْهِمَا السَّلَامُ۔

روا شیہ من لا یکھرہ الفقیہ مطیعہ مقدم

لکھر ص ۹۳

ترجمہ:

”مفوضہ“ وہ لوگ ہیں جنہوں نے تمام امور کے مصالح و حریم کرنے کا اختیار حضور مسیح افسر علیہ وسلم اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پروگر کھا ہے اور ان کا یہ عقیدہ ہے کہ افسر تعالیٰ نے نہ تو کسی شخصی کو مصالح کیا۔ اور نہ ہی حریم بدل کر کام ان دو نوں حضرت رسول کریم مسیح افسر علیہ وسلم اور حضرت علی رضی اللہ عنہ (کام) کا ہے۔

گروہ مفوضہ کے گمراہ اور غستی ہونے پر امیر  
اہل بیت کا اتفاق ہے

### احتجاج طبرسی

وَقَدْ رَوَى عَنْ أَبِي الْحَسْنِ الرَّضَا عَلَيْهِ التَّلَاقُ  
مِنْ ذِمْرِ الْغَلَةِ وَالْمَفْوَضَةِ وَتَكْفِيرِ مَوْرِ  
تَضْلِيلِ الْمُسْرِ وَالْبَرَاءَةِ مُنْهَرٍ مُتَنَاهِرٍ وَالْأَمْرُ  
وَذُكْرُ عَلَّةِ مَا دَعَا هُمْ إِلَى ذَالِكَ الاعْتِقَادِ  
الْفَاسِدِ الْبَاطِلِ مَا قَدْ تَقْدَرُ ذِكْرُ طَرْفِ مِنْهُ  
فِي هَذَا الْكِتَابِ وَكَذَلِكَ رَوَى عَنْ أَبَّ الْمُهَاجِرِ وَابْنِهِ  
عَلِيِّهِ الرَّضَا فِي حَقِيمَرِ الْأَمْرِ بِلْعَتْلَمَرِ الْبَرَاءَةِ  
مُنْهَرٍ اشْاعَةَ حَالِ الْمُسْرِ وَالْكَتْفَتْ حَنْ سَوْ وَالْمُقْتَدِمُ  
لِي لَا يَعْلَقُ بِمَا لَتَهْرِ شَعْنَاءُ الشِّيَعَةِ وَلَا يَعْتَقِدُ

مَنْ حَالَتْ هَذِهِ الظَّانِيَّةُ إِنَّ الْقِيَمَةَ الْأَمَّا مِيَّةَ  
إِلَّا مَنْ مِنْ عَلَى ذَلِكَ لَغُرْدُونَةَ وَمَنْ إِنْتَقَدَهُ  
وَذَهَبَ إِلَيْهِ۔

(راجح طبری جلد دوم ص ۲۳۱ / حکایت

الامان الرضا علی مال استلاف فی ذہر

الغلاة (المطبوعہ ہر ان طبعہ جدید)

ترجمہ:

حضرت امام رضا رضی اللہ عنہ سے روایت کیا گیا ہے۔ کہ مد سے بڑھنے والے (رشید) اور مغرضہ نامی فرقہ کی آپ نے نہ مرت کی۔ اور ان کو کافر اور گراہ بھی کہا۔ اور ان سے کام بیزاری کا بھی اٹھا کر کیا۔ صرف اس گروہ کے متعلق ہی امام موسیٰ صافی کے یہ خیالات نہ تھے۔ بلکہ ہر شخص کے بارے میں آپ کا یہی خیال تھا۔ جس نے ان سے دوستی رکھی۔ اور امور و لایت ان کے پس رکیے۔ آپ نے وہ وجہ بھی بیان فرمائی۔ کہ جس کی بنا پر آپ نے ان کی اس قسم کے الفاظ سے نہ مرت کی۔ یعنی اس گروہ کے وہی ناسد عقیدے اور باطل نظریات کو جن میں سے کچھ بپہنے ذکر ہو چکے ہیں۔

امام رضا رضی اللہ عنہ کی طرح زان کے آباؤ اجداد اور ان کے ماجھرگاہ نے بھی اس زر کی نہ مرت ایسے الفاظ سے کی۔ جو امام سے مفتری ہوئے۔ ان سے علیحدگی اختیار کرنا، ان پر لعن طعن کرنا، ان کے عقایم و اعمال پر بوجوں کو مطلع کرنا اور ان کی بد عقیدگی کی تشهیر یا ایسی باتوں کا ان حضرت نے حکم دیا ہے۔ تاکہ مذہب شیعہ کے کمزور عقیدے والے روگ ان کی میسمی میسمی باتوں کے دعویٰ کو نہ داؤں۔ اور اس بیت بھی ایسا کہ حضرت ہے۔ تاکہ ہر وہ شخص جو اس گروہ مغرضہ

کامنالعف ہے۔ وہ یہ احتمال دن کریں گے۔ کوئی شیخ تمام کے تمام ہوتے ہیں ایسے ہیں ہم اس گروہ سے پناہ اٹھتے ہیں۔ ہم ان کے احتمالات سے بیزاری کرتے ہیں۔ اور ہمارے شخص سے ہماری گئی جوان کا ہم نہاب ہے۔

### خلاصہ کلام:

حضرت امام رضا رضی امیر عنہ اور ان کے تمام آباؤ اجداد و صاحبزادگان یعنی نسیم امیر اہل بیت رضی امیر عنہم کا یہ کام ارشاد ہے۔ کوئی مفوضہ، «تامی فرقہ کافر،» گمراہ اور بد مدرس ہے۔ کیونکہ ان کے حقاً مکافر اور باطل پرستی ہیں اور ان لیسنس نے ہی امیر اہل بیت مروی اذان میں دلکھ دلایت دعیرہ، کامپنی طرف سے اضافہ کیا ہے۔ اصل اذان میں دو کلمات نہیں۔ علامہ طبری نے اپنی تصنیف احتجاج طبری میں جو نقل کیا۔ اس سے صاف واضح کہ موجود درور کے شیخ (جو کہ اذان میں اپنی کلمات کا افادہ کرتے ہیں جن کا مفوضہ ہے) مفوضہ فرقے سے متعلق ہیں۔ ان کا مذہب بیسہ انہی کا ہے۔ ان تمام شیخوں کا ذائقہ امام رضا رضی امیر عنہ سے کوئی تعلق اذان کے آباؤ اجداد سے کوئی عقیدت۔ کیونکہ ان حضرات کے نزدیک اذان میں مذکور اضافہ کی بنی پر مفوضہ ہوتے۔ اور توں امیر اہل بیت کے نزدیک گمراہ اور طہون قرار پائے۔

نیز اس سے بھی واضح ہو گیا۔ کہ حضرت امیر اہل بیت رضی امیر عنہم سے متعلق دعویٰ اذان اپنی کلمات پر مشتمل ہے۔ جو اہل سنت و جماعت کی اذان میں ہیں۔ لہذا حضرت امیر اہل بیت کے ہاں معتبر و مظہر اہل شیعہ نہیں بلکہ اہل سنت و جماعت ہیں۔

(ذالک فضل اللہ یو تیہ من یثاہن عبادہ)

## ایک اعتراض؟

اگر کوئی شیعہ یہ اعتراض کرے۔ کہ ہمیں تم کہتے ہو۔ کہ تم نے اذان کے کلمات میں اضافہ کیا ہے۔ اور ایسا کرنا بدعت ہے۔ تو تم میتوں نے بھی تو ایسا کیا ہے۔ ثبوت یہ ہے۔ کہ *الصلوة خير من النور* مرصع کی اذان میں زیادہ کیا گیا ہے۔ اور ہم اپنی اذان میں اس سے نہیں پڑھتے کہ *الغاظ ناجائز* ہیں۔ اور کسی امام نے نہیں کہے۔ البتہ اس کو بدعت سمجھنے سے عمر بن الخطاب کہا جاسکتا ہے۔

## جواب

اس سوال کے جواب میں ہم اذان کی گزارش کرتے ہیں۔ کہ ان الفاظ کے تاجائز ہونے کی وجہ اگر یہ ہے کہ ان کا معنی اور مفہوم خلط ہے اور شریعت کے فلافت ہے۔ تو یہ وجہ بالکل نہیں بن سکتی۔ کیونکہ ان الفاظ کا معنی یہ ہے۔

نماز نیند سے بہتر ہے۔ اور ہر ہزار عقل اس بات کو تسلیم کرتا ہے کہ نمازوں اتنی نیند سے بہتر ہے۔ اگر اس کے علاوہ وجہ ہے کہ امراء بیت میں کسی سے افان بیج میں یہ الفاظ کہنا مروی نہیں۔ اور اس یہے ہم اہل تشیع ان الفاظ کو ناجائز ہے کہتے ہیں۔ تو اس سلسلہ میں ہم گزارش کرتے ہیں کہ ان الفاظ کی اوسیگی امراء بیت میں امام زین العابدین رضی اشرف عنہ سے مردی ہے۔ اور یہ روایت بھی کتب اہل تشیع میں پائی جاتی ہے۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

### تہذیب الاحکام

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ حَنْ أَيْنِ جَعْفَرَ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ كَانَ أَبِي مُسَدَّدَ  
فِي بَيْتِهِ بِالصَّلُوةِ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ وَلَوْرَدَتْ  
ذَالِكَ لَعْنَ يَكُونُ وِيهُ بَأْسٌ۔

۱۔ تہذیب الاحکام جلد دوم ص ۶۳

فِي عَدْدِ فَصُولِ الْمَذَانِ

وَالْأَقَامَةِ۔

۲۔ وسائل الشیعہ جلد دوم

صفحہ (۴۵۱)

ترجمہ:

”محمد بن مسلم، حضرت امام محمد باقر رضی اشرف عنہ سے روایت کرتا ہے۔ امام مردوف نے فرمایا کہ میرے والدگرامی حضرت امام زین العابدین رضی اشرف عنہ اپنے گھر میں ”الصلوٰۃ خیر من النوم“ کہا

کرتے تھے۔ اور اگر میں بھی ان کلمات کو دہراوں تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

”الصلوٰۃ خیر من النور“ کے بارے میں ہم تفصیلی گفتگو کرچکے ہیں۔ مختصر ہے کہ یہ الفاظ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نماز میں موجود تھے۔ بلکہ اذان فجر میں یہ الفاظ اپ کے ارشاد فرمان سے پڑتے گئے۔ اب اگر نہیں ناجائز کہا جاتا ہے۔ تو پھر لازم آئے گا۔ کہ حضور مسیٰ اللہ علیہ وسلم نے معاذ اشہر ناجائز کلمات اذان میں کہنے کا حکم دیا۔ اور پھر انہی تاجائز الفاظ کو امام زین العابدین نے بارہ کہنا۔ امام محمد بن عزیز رضی افظعہ نہیں کہنا غلط اور ناجائز نہیں سمجھتے۔ ان امر کے بارے میں کیا کہا جائے گا۔ لہذا اگر یہ بحث ہے۔ تو بحث امامی بھی ہو گی۔ صرف بحث عمری ہی نہیں ہو گی۔ ان الفاظ کو بطور تشریب کہا گیا جن سے لوگوں کو نماز کی طرف متوجہ کرنا مقصود ہوتا ہے۔

### نونٹ:

اہل شیع شاید ہے کہہ دیں۔ کہ امام زین العابدین رضی افظعہ نے الفاظ نکرو بطور تقریر کے سمجھتے۔ جیسا کہ تسمیم اور خون و بیب کے مسئلہ میں یہ کہہ دیتے ہیں۔ ہم امام زین العابدین رضی افظعہ کے بارے میں ”لائقۃ“ کرنے کو ہرگز تسمیم نہیں کرتے کیونکہ ”لائقۃ“ کا معنی کھلمنکھل جھوٹ ہوتا ہے۔ اور امام موصوف اس عیب لفظ سے بہت ادعا کر رہے ہے۔ دوسری وجہ تسلیم ذکرنے کی یہ بھی ہے۔ کہ ”لائقۃ“، اہل شیع کے نزدیک بوقت خوف کام میں لا یا جاتا ہے۔ لیکن امام زین العابدین رضی اللہ عنہ کو کیا اپنے گھر والوں سے خوف تھا۔ وہ ان کے جانی دشمن تھے۔ آن کی شر سے بچنے کے لیے اپ یہ الفاظ کہتے رہے۔ اگر گھر والوں سے کوئی خوف دخلم

اور واقعی نہ تھا۔ تو پھر ان کلمات کو درستیہ، پر محول کرنے کا مطلب یہ ہوا کہ امام صاحب نے خوف و خطرہ کے نہ ہوتے ہوئے بھی مدعی تعلیمیت سے، کیا۔ کیا یہ صریح جھوٹ نہ بنے گا۔

معلوم ہوا کہ الصدیۃ خیر من۔ الشرم، جس طرح اہل سنت کی کتب میں سنت نبوی ہونا ثابت ہے۔ اسی طرح اہل تشیع کی کتب میں اس کا سنت امامی ہونا بھی موجود ہے۔ اذان کے ان چند مسائل سے معلوم ہوا کہ۔۔۔ اہل تشیع نے جوابی اذان میں چند کلمات کا اضافہ کیا ہے۔ وہ کسی امام سے مردی نہیں۔ بلکہ ان کے اپنے بڑوں کی من گھڑت باتیں ہیں۔

(فَاعْتَبِرُ وَايَا وَلِي الْأَبْصَارِ)

فقہ جعفریہ میں جنہی کی اذان بلا کراہ است  
جاڑی ہے

من لا يحضره الفقيه:

وَكَانَ حَلَّى عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ لَا بَاسَ ان يَبْرُدْ ذِنْ الْفَلَامِ  
قَبْلَ اَن يَحْتَلِمَ وَلَا بَاسَ ان يَوْقُنْ الْمُؤْذِنُ وَمَهْوَ جِبَرٌ۔

(ا۔ من لا يحضره الفقيه جلد اول ص ۱۸۸ تا ۱۸۹ فی الاقان)

(ب۔ تصریح الاحکام جلد اول ص ۵۴ تا ۵۵ فی الاقان)

رسائل الشید علی دروم م، ۲۲، کتاب الصعلوۃ باب اذان)

ترجمہ:

حضرت علی المرتضی اثر عزیز فرمایا کرتے تھے۔ کہ اگر روت کا بالغ ہوتے سے پہلے اذان دیتا ہے۔ تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اور اسی طرح مبني کی اذان میں بھی کوئی حرج نہیں۔

### وسائل الشیعہ:

عَنْ جَرَانَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّهُ قَالَ تُؤْذِنُ وَأَشْتَهِ عَلَىٰ غَيْرِ وَضُوئِغْرِيْثِ تُؤْبِ قَاجِدِ تَقَرِيمًا أَوْ قَاعِدًا أَوْ أَيْمَانًا تُؤْجِدُتْ -

(۱۔ وسائل الشیعہ جلد عا)

صفحہ ۴۲، کتاب الصلة

ر۴۔ من لا يحضره الفقيه جلد

ص ۱۸۳/ باب الأذان)

ترجمہ:

امام باقر رضی اثر عزیز سے زیارتہ روایت کرتا ہے۔ کہ انہوں نے فرمایا کہ تو بھی زخیرہ افان دے دیا کر۔ اور ایک بھی پڑھے میں اذان ہو سکتی ہے۔ چاہے میٹھ کراذان دے یا کھڑے ہو کر اور چدھر رضی منہ کر کے اذان دے دے۔ دسپ جائز ہے۔

### بصیرہ

قارئین کرام! «فقہ بحقہ» نے اپنے مانتہ والوں کے لیے بہت زیادہ

آسانی پیدا کر دی ہے۔ اور اس آسانی کی ایک جملک اذان میں بھی نظر آتی ہے۔  
وہ یہ کہ دا اس کے لیے وضو کرنا ضروری ہے زیال ہوتا ہوتا ضروری ہے ذبیل کی طرف  
منزہ کرنا ضروری ہے۔



# کتاب الصلاۃ

نماز کے متعلق فوجیہ فریہ ڈسے ہنپر مسائل

مسئلہ نمبر (۱)

دوران نماز بچے کو دو وہ پلانے سے نماز  
نہیں ڈھنٹی

وسائل الشیعہ:

عَبْدُ اللَّهِ بْنُ جَعْفَرَ هُنَّ أَخْيَرُ مُؤْمِنِيْنَ بْنِ جَعْفَرَ  
عَلَيْهِ الْكَلَامُ قَالَ مَنْ لَعْنَهُ عَنِ الْمَرْأَةِ تَكُونُ  
فِي مَسْلَوَةِ الْمُرِيْضَةِ وَوَكَدْ هَارِبَيْ جَنِيْهَا يَبْتَهِيْ وَهِيَ

قَاعِدَةٌ هَلْ يَصْلِحُ لِعَانَ تَسْنَا وَلَهُ فَتَقْعُدُ فِي حِجْرِهِ  
وَقَنْكُنَهُ وَتُرْصِعَهُ ؟ قَالَ لَا يَبْسُ.

۱۱- وسائل الشیعہ جلد چہارم

صفحہ ۲ کتاب الصلوٰۃ

ر ۱۰۰- قریب الاستادص ۱۰۱۔ باب جوان

حمل المرأة طقدھا فی الصلوٰۃ فی

ارضاعھا ایاد جالسہ

ترجمہ:

حضرت عبداللہ بن جفر نے اپنے بھائی موسیٰ بن حضرے پھر کر ایک عورت فریضی نماز پڑھ رہی ہو۔ اس کا بچہ اس کے پدر میں روئیا ہو۔ اور وہ عورت بیٹھی ہوئی، تو کیا اس کے لیے یہ جائز ہے۔ کہ وہ احمد کر بچے کو پھر طے اسے اپنی گرد میں بٹھانے۔ اور اسے چپ کرائے اور دو دھپڑے ہے؟ فرمایا اس میں کوئی حرث نہیں ہے۔

مکمل فکریہ

نماز اول تا آخر عبادت ہی ہے۔ اور اس میں تحریر تحریر پر کے بعد نعمتیں دلت کے دوسرے نام کام حرام ہو جاتے ہیں۔ اور فاصل کر ایسا کام کر خود نمازی اُسے نماز کے منافی سمجھے، دیکھنے والا اُس کو نمازی دی جانے۔ املاج فقریں اس قسم کے عمل کو "عمل کثیر" کہا جاتا ہے۔ اور عمل کثیر سے نماز باطل ہو جاتی ہے۔ اب اس قانون کو منظر کر کر اپنے ذکرہ مسئلہ دیکھیں۔ عورت حالت نماز میں بچے کو اٹھاتی ہے۔ اُسے چپ کراتی ہے۔ اُسے گرد میں بٹھا کر اپنا دو دھپڑی پلاتی

ہے۔ کیا رب باتیں ہرستے ہوئے دیکھ کر کوئی دوسرا ادمی اس حورت کو نماز پڑھنے والی حورت بکر سکتا ہے؟ یا وہ خود ان کاموں کے کرتے ہوئے اپنی نماز کو کام اور مکمل سمجھتی ہے؟ کوئی بھی ایسا ہرگز نہ کہے گا۔ اس یہے اس کی نماز ڈٹ گئی یہکن قرآن جانیں فرقہ جعفری پر کہ رب کچھ کرنے کے باوجود دلایاں، ہے۔ کوئی کراہست بھی نہیں ہے۔ نماز کا فاسد ہونا یا باطل ہونا تو درکار ایسی رعایات کسی اور فرقہ میں مٹا عتفا ہیں۔ اصل بات یہ ہے کہ جب شریعت ربی خواہشات کے مطابق ہو۔ تو پھر ایسی باتیں ادمی ڈھونڈ لیتا ہے۔ اور اگر حضرات ابی یاد کرام کے ذریعہ سے ملنے والی شریعت ہو۔ تو پھر اس میں تکیف اٹھانی پڑتی ہے۔ اور افسانی خواہشات کو قریان کرنا پڑتا ہے۔ اسی طرح ان انبیاء کے کرام کے نقش قدم پر چلنے والے حضرات میان شریعت سے ہٹ کر اس نیاں تلاش تھیں کیا کرتے ہیں قدر کسی شرعی حکم میں زیادہ تکیف ہوتی ہے اس کا اجر و ثواب بھی اسی قدر پڑھ جاتا ہے۔ اسی نسق کے تحت حضرت علی المرکفے رضی امشعر عن کایر قول ہے۔ کہ کاش سردیوں میں لگاتا رہ نماز ہو تو اس اور گرمیوں میں متواتر دزے ہرستے۔ یہ مجھے اچھا لگتا۔ یہکن فرقہ جعفری کو دیکھیں ماس میں تکیف کہے کم کر کے بڑے سے بڑا اجر و ثواب حاصل کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ یہ ان انسانیاں اور نفس پر دریاں حضرت ائمہ اہل بیت سے مردی نہیں ہو سکتیں۔ کیونکہ وہ خواہشات انسانیہ کے پیچے پیچے ملنے والے نتھے بلکہ یہ ان لوگوں کی محنت و کارش کا تبیخیں جن کو ابودعیسہ دردارہ اور محمد بن سلم وغیرہ کے نام سے لکھا پڑھا جاتا ہے۔

فاعتبر و ایا اول لالا بصار

## رسول مسیح

دوران نماز بیوی یا لونڈی کو سینے سے لگانا  
جاگر نہ ہے۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ مَسِيعٍ قَالَ مَنْ أَنْتُ أَبَا الْحَسَنِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
فَقُلْتُ أَحَدُونَ أُصَلِّي فَتَمَرَّ فِي الْجَارِيَةِ كُلُّهَا  
ضَمَّنَهَا إِلَيَّ قَالَ لَا يَأْتِي

وسائل الشیعہ ص ۲۴۳ جلد ۳

باب عدم بطلان الصلوة بضرر

(المرأة المحللة)

ترجمہ:

مسیح بہتا ہے کہ میں نے حضرت علی المرتفع سے پوچھا میں نماز

پڑھ رہا ہوتا ہوں۔ اور میرے آگے سے وہی گزرنی ہے بہادرات  
میں اُسے سینے سے لگایتا ہوں (کیا نماز میں جائز ہے؟) فرمایا۔ اس  
میں کوئی حرث نہیں ہے۔

### فوت:

صاحب وسائل الشیعہ محمد بن حسن نے حدیث مذکورہ جس باب کے  
تحت درج کی ماسی کے عنوان کے یہ الفاظ ہیں۔ باب عدم بطلان الصلوٰۃ  
بعض امراء المحللة وردیدۃ وجہہا۔ یہ اسیں احادیث میں ہے۔ کہ  
جن میں یہ فوکر ہے۔ کہ کسی خلال سورت کریمہ سے لگانے اور اس کے چڑہ کر دو ران نماز  
میکھنے سے نماز باطل نہیں ہوتی۔ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کی طرف جسی مذکورہ  
حربت کی نسبت کی گئی ہے۔ اس میں اگرچہ یہ شرط اور قید نہیں ہے۔ لیکن صاحب  
وسائل الشیعہ نے یہ قید از خود لگائی ہے۔ بہر حال اس سے مراد ایسی عمریں ہیں  
ہن کو دوسرے الفاظ میں محروم کہا جاتا ہے۔ یا جن کا اہل کل شیعہ کے نزدیک سینہ  
سے لگانا جائز ہے۔ ان سب میں سے زیادہ موقع پنچی۔ یہ کسے ساتھ میسر آتے  
ہیں۔ لہذا اس روایت کی روشنی میں یہ کہا جاسکتا ہے۔ کہ دو ران نماز اپنی بیوی کو  
سینہ سے لگایا جائے۔ تو اس سے نماز میں کوئی خلال نہیں پڑتا۔ نماز بھی پڑھواد مرے  
بھی ہوئے۔ خدا بھی راضی کرو اور خدا کو بھی سینہ سے لگاؤ۔ کیا خوب فقرت ہے مادر کیا  
خوب سورت عبادت ہے۔ جب متھ سے عظیم ثواب ملتا ہو۔ تو دو ران نماز بیوی  
کو گلے لگانے سے نماز کی قبولیت میں کوئی کسر یا قرہ جائے گی؟

لَا حُوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ

# مسئلہ

دوران نہاز الہ تناسی کے دل بہلانا  
جاڑز ہے۔

## وسائل الشیعہ

عن ابی القاسم معاویہ بن عمار عن ابی  
عبدیل اللہ علیہ السلام قَالَ قُلْتُ لَهُ الرَّجُلُ يُعْبَثُ  
بِذَخَرِهِ فِي مَلْوَأِ الْمَكْرُوبَةِ قَالَ وَسَالَهُ فَعَلَّ  
قُلْتُ عَبَّثْ بِهِ حَتَّیٌ مَسَدَهُ بِسِعْدٍ قَالَ لَذِبَّاً۔

وسائل الشیعہ جلد چھارم

ص ۱۲۴۴

ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے ابو القاسم معاویہ بن عمار نے  
پوچھا: ایک مرد اگر نہاز فرضی کے پڑھتے ہوئے اپنے ہڈا تناسی

سے کھیلتا ہے۔ پوچھا، اُسے کیا ہوا کہ اس نے ایسا کیا؟ میں نے عرض کیا  
ویسے ہی کہیتے ہوئے اُسے اپنا مخدالگاتا ہے۔ فرمایا کوئی صریح نہیں۔

### قابل غور:

”فتح جنفر“ میں زخوف خدا را شرم مصطفیٰ اور نہ احترام اُمراہ بیت کچھ بھی نہیں  
اندر بِ العزت کی نازگی صورت میں خوییم عبادت کی جا رہی ہے۔ اسی  
میں اپنے آزاد تناول سے بیکار اور کسی خودرت کے بغیر چھپر چھاڑ کی جا رہی ہے۔  
اور بھروسے نازلہ سی عبادت کے خشوع و خضوع میں کوئی فرق نہیں پڑتا اور پھر  
کمال ڈھٹائی اور سیے حیاتی سے اس فعل کی اجازت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی مرد  
مرب کی جا رہی ہے۔ غالباً کوئی جانے جانے اسے کوئی پڑا تا بیر تھا۔ جس کی وجہ  
10 یہے مسائل ان کی طرف مسوب کر کے ان کی بدنامی کا سامان ہیسا کرنے کی گوشش  
کی گئی۔ اس قسم کی نفسانی خواہشات کی تبلیغ کریے اور بھی کئی مواقع میں ملکتے تھے  
امام موصوف کے دادا جناب امام زین العابدین رضی اللہ عنہ کا وہ واقعہ ان ،  
”وَنَامَ نَهَادِ مَحْبَابَ عَلَى“، کو یاد نہ کیا۔ جب اپنے ناز پڑھنا شروع کی اور کوئی  
کی مسجد میں الگ الگ گئی۔ لوگ بھانس کے لیے درڑتے۔ جب اپنے نماز  
سے سلام پھیرا اور دیکھا کہ لوگ بہت سی تعداد میں جمع ہیں۔ پوچھا۔ یہ لوگ کیوں  
جمع ہوئے ہیں؟ کہا گیا اپنے کوتہ نہیں مسجد کا ایک حصہ الگ گئے سے بدل گیا اور لہرہ  
جھٹے ان لوگوں نے الگ کر دیکھا کر پیا یا ہے؟ فرماتے گے۔ مجھے اس کی کہاں خبر میں  
تو صرف اللہ کی طرف متوجہ تھا۔ ایک طرف تو اُمراہ بیت کا نماز میں اس قدر  
استغراق اور دوسری طرف آزاد تناول سے کہیتے کی اجازت دیں؟ اس  
سے صاف ظاہر ہے کہ ایسی روایات لوگوں نے گھر کر اُمراہ بیت کی طرف نہیں

گردی میں۔ اور انہی روایات کے مجموعہ کا نام ”نفحہ جعفریہ“ ہے۔  
فاختبرروا یا اولیٰ الابصار

## مسلم علیہ

خس ٹوپی اور موزہ پہننے ہوئے نے از  
پڑھنا جائز ہے

## المبسوط

وَإِذَا أَصَابَ جَنَّةً أَوْ تِحْكَمَةً أَوْ جَوْرَبَةً أَوْ قَلْسُوْنَةً  
أَوْ مَا لَا تَرِئُ الصَّدُوْرَ فَيَدْعُ مُتَقْرِّيًّا أَنْتَيْ مِنَ الْجَمَاسَةِ  
لَمْ يَكُنْ بِالصَّلَاةِ فِي يَدِ يَمَّاْسِ -

(المبسوط جلد اول ص ۳۸)

كتاب الطهارت

ترجمہ

جب کسی کے موزہ، تہبند، جراب، ٹوپی یا اس جیز کر خاست گ  
پائے جسے تہنا ہن کر نہ رہ ہو سکتی ہو۔ تو ان نجاست مجری اثیار

کے بوسے ہوئے نماز پڑھنے والے کی نمازوں کو فیض نہیں پڑھے گا۔

من لا يحضره الفقيه

وَمَرَّ أَصَابَ قَلْنَسُوْتَهُ أَوْ عَمَّا مَسَّهُ أَوْ تَكَثَّفَهُ  
أَوْ جَوَرَ بَلَهُ أَوْ حَمَدَ مَنْفَعَهُ أَوْ بَقُولَهُ أَوْ دَهْرَ  
أَوْ عَائِظَهُ كُلَّا بَأْسَهُ بِالصَّلَاةِ فِيْهِ وَذَالِكَ  
لِأَنَّ الْقَسْلَوَةَ لَا تَتَرَكُ فَتُسْبَّحُ مِنْ هَذَا وَحْدَهُ  
(من لا يحضره الفقيه جلد اول ص ۲۴ فيما ينجز ثواب المخ)

ترجمہ:

جس کی طوپی، پیڑی، اہمید، جربت، ہزو پر منی لگ جائے یا پیشاب  
یا خون یا پا قاد لگ جائے۔ تو اس کو ہم کر نماز پڑھنے میں کوئی خرابی  
نہیں ہے سری اس لیے ہے۔ کہ ان میں سے کسی کسی لی چیز سے نماز  
نہیں بھر سکتی۔

وسائل الشیعہ

عَنْ رَوَارَةَ قَالَ قُلْمَتْ دِرْبِيْ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
إِنَّ قَلْنَسُوْقِيْ وَقَعْتُرِيْ بَرْلِيْ فَأَحَدُهُمْ وَوَصَنْعُهَا  
عَلَى رَأْسِيْ شُرَّصَلِيْتْ فَعَالَ لَا بَارِرٌ

(دامہ مالی الشید کتب الطہارت جلد دو ص ۲۴، ۱۰ باب، ازاد مدنی، الدار الفتح، المخ)

د ۲۔ مبسوط جلد اسی ۲۹ کتب الطہارت کی احکام النجات، کینیتہ نظریہ ۱

ترجمہ:

نمازہ کہتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی ائمہ عنیہ سے پوچھا۔ میری ٹوپی پیشہ بیس گرڈی تھی۔ اُسے اٹھا کر میں نے سر پر رکھا۔ اور نماز پڑھ لیں (کیا یہ جائز ہے؟) فرمایا۔ کوئی حرج نہیں ہے۔

## تبصرہ:

قارئین کرام! نماز کی شرائط میں سے جس طرح جسم کی طہارت ہے۔ اسی طرح نمازی کے کپڑوں کی پاکیزگی بھی شرط ہے۔ فقہاء کرام نے نجاست کی دو اقسام ذکر کیں۔ غلیظہ اور خفیہ۔ فقہ جعفریہ کے جو مسائل ابھی مذکور ہوئے۔ جن میں مسی پیشہ، پا خاڑا اور خون میں آورہ کپڑے کا تذکرہ تھا۔ تو یہ نجاستیں غلیظہ شمار ہوتی ہیں۔ اور فقہ خفیہ کا ان نجاستوں کے بارے میں یہ قول ہے۔ کہ اگر کپڑے کے کسی حصہ پر ایک درجہ کی مقدار برابر ہے لگ جائیں۔ تو اس کپڑے پر ہیں کہ نماز اداز ہو گی۔ ہاں اس سے کم کی صورت میں نماز ہو جائے گی۔ لیکن فقہ جعفریہ کو دیکھیں اگر توپی، جراہیں، پتھری دعیرہ پیشہ میں گر جائیں۔ تو ان کے دھوئے بغیر نماز کے جواز کا فتویٰ دیا جا رہا ہے۔ اور اگر یہ تینوں کپڑے پا خاڑے سے بھرے ہوئے ہوں۔ اور ان کے ساتھ ساتھ موزوں پر بھی پیشہ بیا پا خاڑ لگا ہوا ہو۔ اور ایک دھومن، نماز پڑھے۔ تو وہ فقہ جعفریہ، اس کر منع نہیں کرتی۔ اور نہیں اس کی نہاد میں کسی خرابی کی نشانہ ہی کرتی ہے۔ ان مسائل کو پیشہ نظر کئے ہوئے کون عقل مند یہ بادر کرے گا۔ کہ پر مسائل ائمہ ایں بیت تھے بیان فرمائے ہیں مسأله سے یہ کہ پاؤں تک پیشہ بیا پا خاڑ میں آورہ ہو۔ اور ائمہ کے حضور نماز ایسی غلیظہ شرائط کے لیے کھڑا ہو۔ یہ ان لوگوں کی اختراع ہی ہو گی جنہیں طہارت سے دور کا بھی

لئے ہیں۔ ایسے مسائل پر مشتمل فقہ کو سید نہ امام باقر و امام جعفر صادق رضی اللہ عنہما کی طرف مسوب کرنا ان حضرات کی شان میں ہے۔ بڑی گنتانی اور عدد سے زیادہ تر ہیں کے مترادف ہے۔ اس سے قبل پرودہ کے مسائل میں اپ اس فقہ میں پرودہ کی حدود ملاحظہ کر پکھے ہیں۔ اب فرداں کو بھی پیش نظر کر کر اور ان مسائل مذکورہ کو ساتھ ملا کر ایک نمازی کا دوران نماز تصور کریں۔ یعنی اُڑت نماں پر ہاتھ درکھا ہوا ہو۔ اور دُبُر پر کسی پکڑے کی خودرت نہیں۔ کیونکہ وہ ان کے ذہب میں خود ہی با پرودہ ہے۔ قبل پر ہاتھ درکھا۔ اور پرودہ کرنے پر نماز شروع کر دی۔ اگر عمار باندھنے ہے۔ تو وہ پیشاب میں گر کر یا پانہ پر پڑ کر "خوش بروار" ہو جائے۔ تو پھر اسے سر پر رکھ لیا جائے۔ اور اگر ہمیندھل جائے۔ جس کی خودرت نہیں۔ تو وہ بھی عمار کی طرح "مُعْطَر" ہونا چاہیئے۔ جو اسی پیشاب میں بھی ہوئی ہوں۔ ان پکڑوں کی ہیں کہ جو شخص بھی نماز پڑھتا ہو اس کا تصور کریں۔ اور پھر حضرت اُمراہ بیت کی شخصیات کی ہمارت و نقاوت کا تصور کریں۔ تو یقیناً اپ بھی سمجھیں گے۔ کہ مسائل کی کو ربانی اور سنتی سے گھر بھے ہیں۔ اور بڑی بے حیاتی اور کمال ٹوٹھائی سے اُمراہ بیت کی طرف مسوب کر کے اُسی بنیام کرنے کی تاپک سارش کی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہیں میں بصیرت عطا فرمئے۔ اور حی کو تبریز کرنے والا دل و دماغ عطا فرمائے۔ امین ثم امین

(فاعتبر وایا اول لـ الابصار)

## فقیہ فرقہ

میں نمازا اور اس کے بعد کے فطاوف

- مالک مذاہیہ سنت، پر لغتی ہے کرنا۔

## وسائل الشیعہ

عَنْ يُوْنُسَ بْنِ مَعْمَارٍ قَالَ قُلْتُ لِرَبِّيْ عَبْدَوَالْمُوْلَى اللَّاهُمَّ  
إِنَّ لِيْ جَاهَّاً مِنْ قُرْبَتِيْ مِنْ أَكِيْ مُحَرِّزٍ قَدْ نَوَّهَ بِإِيمَانِيْ وَ  
شَهَرَ فِيْ كُلَّمَا مَرَرْتُ بِهِ قَالَ هَذَا الشَّرَفُ يَعْمَلُ  
الْأَسْوَالَ إِلَى جَعْفَرَ بْنِ مُحَمَّدٍ قَالَ ادْعُ اللَّهَ عَلَيْهِ  
إِذَا حَكُمْتَ فِي الصَّلَاةِ اللَّلِيْلِ وَأَمْتَ مَاجِدَ فِي السَّجْدَةِ  
الْأَخِيرَةِ مِنْ أَنْ تُحْكَمَ بَيْنَ الْأَوْلَيْنِ فَأَحْمَدَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ  
مَاجِدَ وَقَلَّ أَنْ تُحْكَمَ بَيْنَ فُلَانَ بْنَ فُلَانِ قَدْ شَهَرَ فِي  
وَمَوْهِبَتِيْ وَعَارَضَنِيْ لِلْمَكَارَةِ اللَّهُمَّ اصْبِرْنِيْ بِهِ بِسْمِكَرِ

مَاجِلٌ تَشَعَّلَهُ بِهِ عَرِيقٌ الْمُكَرَّرُ قَرِبَتْ أَجَلَكُهُ قَافِلَعَ آثَرَهُ  
وَ حَخِلُّهُ أَيْقَنَيَا بِتِ السَّاحَةِ السَّاهِنَةِ شُفَرُكَرْ أَنَّهُ مَعَلَّ  
ذَلِكَ وَذَعَالِيَّهُ فَهَلَكَ۔

روسائل الشیعہ صفحہ نمبر ۱۱۶

حکایت الصلوٰۃ حبیٰ چهارم

باب استغیب الدعا مصلی اللہ علیہ

فی السجدة الأخيرة

تَهْمَةٌ

یُسُن بن عمار کتا ہے۔ کوئی نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے  
عرض کیا۔ میرے پڑوس میں ایک اُل محرز کا تیرشی ہے۔ وہ میرا اونچا اونچا  
نام سے کوئی شہرت کرنا ہے جب بھی میں اس کے قریبے گزرتا  
ہوں۔ تو مجھے کہتا ہے۔ یہ رفضی ہے۔ اور جعفر بن محمد کے پاس مال دا بہا  
انشا کر لے جاتا ہے۔ دیس اس کا کیا کروں؟ امام جعفر نے فرمایا۔ جب  
تو ناز تہجد پڑھ سے۔ اور پہلی دور کرت کے آخری سجدہ میں جائے۔ تو  
اس کے لیے ائمہ تعالیٰ کی حمد و شاد کے بعد یہ بذریعہ کرنا وہ اسے ائمہ فلاں  
میں فلاں میرا اونچا اونچا نام لے کر مجھے مشہر کرتا ہے۔ اور میرے بارہ  
بیس غلط باریں کہتا ہے۔ اے ائمہ! اے بہت بُلدانیا تیربار کو وہ میرا  
چیچھا چھوڑ دے۔ اے ائمہ! اس کی مرت کو نزدیک کر، اس کا اثر منقطع  
کر دے۔ اور اے پروگا! اے بذریعہ اسی وقت جلدی سے قبرل کر  
پھر اس شخص نے ایسا کیا۔ اور اس قریشی کے لیے طریقہ مذکورہ کے مطابق  
بذریعہ کی۔ تو وہ ہلاک ہو گیا۔

## لمفہ کریہ:

اس سے قبل چند حوار باتیں اس آپ ملاحظہ کر پکے ہیں۔ کرقہ جعفریہ میں کہیں نماز کے دوران حورت کر سیزے سے لگا، آلات تناول سے کھینا بارہ بے اور اب مذکورہ حوار میں دوران سکھہ لئن میں اور بد دعا کرنے کا حکم دیا جا رہا ہے۔ اور پھر یہ سب ہمیں امام جعفر صادق رضی اثر عزیز کی طرف مسروپ کر کے بیان کی جاتی ہیں۔ حالانکہ انہیں اہل بیت میں سے کوئی بھی نماز ایسی عقیدہ اہم جہادت میں اس حکم کی تزوییات نہ کرتے تھے۔ اور نہ اسی کسی دوسرے کو ایسا کرنے کی اجازت دینا ان متوقع ہے۔ کہاںے دوران سکھہ بد دعا کرنا اور کہاں ان کا مون مرد و حورت کے سینے پر دعا کرنے کا حکم دینا اور اس پر ثواب جزیل فرمانا۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ عَبْرِيِّ اللَّهِ بْنِ مَسَّاَتَ عَنْ أَبِي عَبْدَ اللَّهِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ مَنْ قَاتَ حُكْلَ مَيْرِ حَمَّا  
وَعِشْرِيْنَ مَرْتَةً اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْمُرْءِ مِنْ يَنْ  
وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ  
لَهُ بَعْدَ حُكْلَ مُسْتَرِيْنَ مَخْنَقَ وَهُكْلَ مُؤْمِنَاتِ  
وَمُؤْمِنَاتِ بَعْقَدَ إِلَيْهِ مِنْ حِلَالِ الْيَمَامَةِ حَسَنَةً وَ  
مَحَاجَنَةً مَيْعَةً وَرَفَعَ لَهُ دَرَجَةً۔

رسائل الشیعہ جلد ۱ صفحہ ۱۱۵

کتاب الطواریت باب استغب ب الدعا والخ

نوجہ ملہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں جو شخص روزا نے ۲۵ مرتبہ اشہر تعالیٰ سے تمام موکن مردوں اور عورتوں کی مغفرت کا سوال کرتا ہے اشہر تعالیٰ اس کے نامہ اعمال میں تمام موکن مردوں اور عورتوں کی تعداد کے برابر جو گزر پکے یا جو موجود ہیں اور تا قیامت ایسیں گے نیکیاں عطا فرماتا ہے اور اتنے ہی اس کے لگناہ معاف کرتا ہے۔ اور اتنے ہی اس کے طورات بند کرتا ہے۔

ایک طرف امام جعفر کسی صاحب ایمان کے لیے مغفرت مانگنے پر اس تقدیر و ادب کا خردہ سنارہ ہے ہیں۔ اور دوسری طرف اور لان نماز بجہہ کے اندر بددعا کی تعلیم فرم رہے ہیں۔ عقل سیم اس دورانگی کو قلعان کی طرف مفسوب نہ کرے گی۔ جب ایک نام مومن کے لیے دعا کا یہ عالم تو حضرت صاحب اکرم کے بارے میں حسن عقیدت و لے کا یہی مقام ہو گا۔ لیکن یہاں کوئی دومن گھرست فتوی جعفریہ کے مسائل پر کہ اس کے بنانے والوں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی طرف کمال ڈھنائی سے یہ بات مفسوب کر دی۔ کوہ چیدہ چیدہ صاحب اکرم پر بعد از نماز نہست کیا کرتے تھے۔ هذہ جملت اثر عَظِیْمٌ

### فروع کافی:

الْخَبِيرُ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ ثُوِيدٍ وَ ابْنِ

سَلَمَةَ السَّرَاجِ قَالَ سَمِعْنَا أَبَا سَبْحَرَ اللَّهُ عَزَّ

عَلَيْهِ السَّلَامَ وَ هُوَ يَلْعُنُ فِي مُدْبَرٍ حَلْلٍ مُكْتُوبَةً

أَرْبَعَةً مِنْ الْمُرْجَالِ وَ أَرْبَعَةَ مِنْ الْمِسَافَرِ فُلَانٌ

وَ تُلَمَّعُ وَ فُلَانٌ وَ مَعَاوِيَةَ يُسْتَبِّهُونَ وَ مُلَائِكَةَ وَ فَلَائِكَةَ  
وَ هِنْدَ وَ أُمَّةَ الْعَكْرِ أُخْتُ مُعَاوِيَةَ

را۔ فروع حکایت جلد مکاون ۳۲۲

حکایت الصلة (طبع جدید تهران)

ر۲۔ وسائل الشیعہ جلد مکاون ۱۴۱

حکایت الصلة باب استجواب لعن

(اعداء عالدین)

### ترجمہ

الجیبری نے حسین بن ثوبید اور ابی سلمہ السرانی سے روایت کی ہے۔

ان دونوں نے کہا۔ کہ ہم نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے سنا۔

کہ وہ ہر فرضی نماز کے بعد چار مردوں ہر چار مردوں پر لعنت کیا کتے

تھے۔ فلان، فلاں، فلاں اور معادیہ۔ اب چاروں کا نام کے کر لعنت

کی کرتے تھے۔ اور فلاں، فلاں اور جندا اور امیر معادیہ کی۔ ہن امام الحکم

پر لعنت ہو۔

### نودٹے:

یہ مادر ہے۔ کہ روایت مذکورہ میں جن میں مردوں کے نام اگرچہ لمکوںی راویان  
امام جعفر صادق نے بیسے تھے۔ لیکن انہوں نے فلاں فلاں کہہ کر ان کا نام ذکر نہیں  
کیا۔ یہ میں حدیث ابو بحر صدیق، عمر فاروق اور عثمان غنی میں۔ اور دو سورتیں میں جن  
کا نام نہیں لیا وہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا اور حضرت حضرت رضی اللہ  
 تعالیٰ عنہم جسمیں ہیں۔

## مفہم کریم

سیدنا صدیق اکبر رضی اشہر عدن اور امام جعفر صادق کا نسبی تعلق تھا۔ امام جعفر کن والدہ ام فروہ کے جناب صدیق اکبر داؤ ناتا ہیں۔ اس رشتہ کی بنیا پر خود امام جعفر صادق نہیں تھا ام فروہ کے اپ بڑا مجدد قرار پائے۔ اور اس رشتہ کو حضرت امام جعفر رضی اشہر عدن فخریہ بیان کیا کرتے تھے۔ حوار خلا حظہ ہو۔

## عمدة المطالب

أَمْرُ قَرْوَهْ بِنْتِ الْقَاسِمِ الْفَقِيْهِ ابْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ  
أَبِي بَكْرٍ أَمْهَا أَسْمَاءُ بُنْتَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ جِنِّيَّ بُنْتِيْ  
وَلِهَذَا أَحَدَانَ الصَّادِقَ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ وَلَكَ فِي  
أَبْوَابِكَ مَرَّتَيْنَ۔

(عمدة المطالب ص ۱۹۵ امzer کہ عقب  
امام جعفر صادق مطہر عجیب اشرف  
(طبع چدید)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اشہر عدن کی والدہ ام فروہ قاسم کی بیٹی اور قاسم نقیبہ محمد بن ابی بکر کا بیٹا ہے۔ اور امام جعفر کی ناتی کا نام اسماء ہے جو صدیق اکبر کے بیٹے عبدالرحمن کی صاحبزادی ہے۔ اسی بنیا پر امام جعفر صادق رضی اشہر عدن فرمایا کرتے تھے کہ صدیق اکبر نے مجھے دو مرتبہ جتا ہے۔  
جب سیدنا ابیر بکر صدیق رضی اشہر عدن امام جعفر صادق کے جد قرار پائے۔ اور

خود امام موصوف نے بھی اس کا باصرہ ریک اعلان فرمایا۔ تو اب روایت بالا کی روشنی میں ہی کہا جائے گا۔ کہ امام حاصل نے اپنے جدہ مجدد کو نہیں ملکیت سے معاف نہیں کیا۔ یہ بات تو ایک عام ایماندار بیکھن سکتا ہے۔ اور خود کہہ سکتا ہے۔ کہ میرے دادا نا ملعون تھے۔ اور پھر فرضی غماز ادا کر کے روز از پانچ مرتبہ بندوں لعنت؟ آئیے امام جعفر سے ہی پوچھتے ہیں کہ کیا آپ اپنے جدہ کو ایسا کہا کرتے تھے؟

### احقاق الحق

ابُو بَكْر الصَّدِيقُ جَدِّيْ هَلْ يَسْبُّ أَحَدًا آبَاءَهُ  
لَا تَكُونَ مَنْتَدِيَ اللَّهُ أَنْ لَا أَقْتُلَ مَنْدَ

(احقاق الحق صفحہ ۷)

قریب جملہ:

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ میرے جدا مجدد ہیں۔ بھلا کوئی اپنے آبا اور اباد کو گالی دیا کرتا ہے؟ ایشد تعالیٰ مجھے ہرگز کوئی مقام و شان نہیں اگر میں ابو بکر صدیق کے مقام و شان کا انکار کروں۔

### حکشہ الغمہ

وَعَنْ عَرْوَةَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ سَأَلَتْهُ أَبَا<sup>١</sup>  
جَعْفَرَ مُحَمَّدًا أَبْنَ عَلَيٍ عَلَيْهِ عَلِيُّ الْمَلَأِ مِنْ حَلِيلَتِهِ<sup>٢</sup>  
السَّيِّدِ فِي قَمَالَ لَدَبَائِنِ يِهِ قَدْ حَلَى أَبُو بَكْرَ الْمَقْدِيقِ<sup>٣</sup>  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ سَيِّدَ الْمُلَائِكَةِ فَتَقَوَّلُ الْقِدِيقِ<sup>٤</sup>  
قَالَ فَوَرَبَ وَمَبَّةَ وَاسْتَعْبَلَ الْقِبْلَةَ وَقَالَ

فَعَمِّرَ الصَّدِيقَ فَعَمِّرَ الصَّدِيقَ فَعَمِّرَ الصَّدِيقَ  
فَمَنْ لَمْ يَقُلْ لَهُ الْمِيقَةَ فَلَا صَدَّقَ اللَّهُ لَهُ قَوْمٌ  
فِي الدُّنْيَا وَلَا فِي الْآخِرَةِ

(دکشت الغر فی عمر فی الدُّنْيَا وَلَا فِی الْآخِرَةِ)  
تذکرہ معاجز الامام

قریحہ

عروہ بن عبد اشتر کتا ہے۔ کہ میں نے امام محمد باقر فرضی اثصر عنیہ سے پوچھا کیا عوار پر زیور لگانے جائز ہیں۔ تو اپنے فرمایا۔ اس میں کوئی حرج نہیں۔ ابو بکر صدیق نے بھی اپنی عوار پر زیور لگانے سمجھا۔ میں نے کہا۔ کیا آپ ابو بکر کو الصدیق کہہ رہے ہیں؟ یہ سئی کرامہ باقر نے تیزی سے جست لکھا۔ اور تبدیلی طرف مز کر کے تین مرتبہ فرمایا۔ میں وہ الصدیق یہیں۔ جا تھیں صدیق نہیں کہتا۔ اشتر تعالیٰ قیامت اور دنیا میں اس کی کبھی بات نہیں مانتے گا۔

ان حوار بات کے پیش نظر یہی بات ملائیت آتی ہے۔ کہ نماز فرضی کے بعد صاحب شناخت اور امیر معاویر پر لعنت بھیجنے کا مسئلہ کسی بدیکت نے گھوڑا کر لام جعفر کی طرف اس کی نسبت کر دی۔ اور ہو سکتا ہے۔ کہ ایسی روایات کا امام جعفر کو اپنے دور میں کچھ پستہ چلا ہوا۔ اسی بناء پر آپ نے تعجب کرتے ہوئے فرمایا۔ وہ بھلائی اپنے بڑوں کو گالی دیا کرتا ہے۔ ایک طرف امام جعفر یہ فرماتے ہیں اور اسی کے ساتھ ان کے والد سخنی سے ابو بکر کو الصدیق کہہ رہے ہیں۔ اور نہ مانستے واسی کو خدا سے دُور فرماتے ہیں۔ اور دوسری طرف ان کی تعلیمات کے بر عکس ان سے ہی ان پر لعنت کا جواز پیش کیا جا رہا ہے۔ امام جعفر اپنی

صادق ہیں۔ اور اپنے ابوجہر صدیق کا پناہ جاندی بھی کہا۔ اور پھر جدیرِ لعنت یا گالی دینا اس کو بڑے تمباکہ انداز میں بیان کر کے اس کی تندیز فرمائی۔ اس کے متعلق ہمیں کہا چاہئے، کہ اپنے جدماجد ابوجہر صدیق پر نماز سے فارغ ہونے کے بعد لعنت کی کرتے تھے۔ کی اس سے پڑھ کر بھی کوئی بہتان ہو سکتا ہے۔

## فاعتبروا يا أولي الابصار

## نماز با جماعت کی تائید اور اس کے ترک پر عید اور اہل تشیع کا عمل

اگرچہ ہمارے پیش نظر و فقر جفر یا کے طرز مسائل اور ان کی باتیں ہیں۔ لیکن پہلے چلتے ان اہل تشیع کی قول اور فتاویٰ دوغلی پاٹی بیان کر دینا مناسب سمجھتے ہیں لہذا جماں تک ان کی کتب کے نازکے لیے وحیدات آئی ہیں۔ انہیں دیکھ کر اہل تشیع کا ان پر علی و بھیگر آدمی حوصلہ میں جاتا ہے۔ کب وہ اہل بیت کی راگئی الائپتے ہوئے نہیں تھکتے۔ انہاں کے ساتھ ساتھ انہاں بیت کے نزدیک ان کا مقام و مرتبہ کیا ہے۔ اس لئے اتو انہیں خبر نہیں یا پھر بدکنجی ہے۔ ایک دو حوالہ باتیں ہے نماز کے بارے میں لاحظہ ہوں۔

بے نماز کئے، خنزیر اور منافق سے بدتر ہے۔

جامع الاخبار

قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ تَرَكَ  
الصَّلَاةَ ثَلَاثَةَ أَيَّامًا فَإِذَا أَمَاتَ لَا يُغْسِلُ وَلَا يُعْفَنُ  
وَلَا يَدْفَعُ فِي قُبُوْرِ الْمُسْلِمِيْنَ۔ قَالَ النَّبِيُّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ الْحَكْمُ لِلْعَمَدِ وَلِلْهِ  
الَّذِي خَلَقَ كُلَّ بَشَرٍ وَلَمْ يَعْلَمْ فِي خَنْزِيرًا وَيَعْلَمُ  
الْخَنْزِيرَ بِرَبِّ الْحَمْدِ يَعْلَمُ الَّذِي خَلَقَهُ خَنْزِيرًا وَكُلَّ عَنْكُلْمَقِيْنِ  
كَا فِرًا وَيَقُولُ الْحَكَمُ فِي الْحَمْدِ يَعْلَمُ الَّذِي خَلَقَنِي  
كَا فِرًا وَلَمْ يَعْلَمْ فِي مُتَنَافِقًا وَالْمُنَافِقُ يَعْلَمُ  
الْعَمَدَ يَعْلَمُ الَّذِي خَلَقَهُ مُنَاسًا فِي قَاعَ وَلَمْ يَعْلَمْ فِي  
تَارِكِ الصَّلَاةِ۔

جامع الاخبار (۸۲) / الفصل الرابع

(الثلاٹون)

ترجمہ:

حضرت مسیح علیہ السلام نے فرمایا۔ جس نے تین دن نمازوں پر بھی۔

پھر وہ مر گیا۔ تو اسے زعفل دیا جائے۔ زعفن پہنایا جائے۔ اور زندہ  
صلاؤں کے قبرستان میں اُسے وفاتیا جائے گا۔ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا۔ کتنا کہتا ہے۔ کہ اس اشتر کی تعریف جس نے مجھے کتنا بنا یا اور  
خنزیر بنا یا۔ خنزیر کہتا ہے۔ کہ اس اشتر کی تعریف جس نے مجھے خنزیر بنا دا  
کا فرد بنا یا کافر کہتا ہے۔ اس اشتر کی تعریف جس نے مجھے کافر بنا یا۔ اور  
منافق بکیا۔ منافق کہتا ہے۔ اس اشتر کی تعریف جس نے مجھے منافق  
بنا یا مجھے نماز ز بنا یا۔

## ستر قرآن جلانے والا، سات دفعہ بیت المعمور

گرے والا ہتھ دفعہ اپنی ماں بدکاری کرنے والا

ستر پیغمبر مل کو قتل کرنے والا ایک طرف بے نماز

اُس سے بھی بدتر ہے

ادوار نعمانیہ

فَدَوَرَدَ فِي الْأَخْبَارِ أَنَّ مَنْ تَبَسَّرَ فِي قَحْبَوْتَائِكَ  
الصَّلْوَةَ فَكَانَ مَاهِمَ الْبَيْتَ الْمُعْمُورَ سَبْعَ مَرَّاتٍ  
وَكَانَ قَسْلَ الْفَتَّ مَلِكٌ مِنْ الْمُلْكَكَةِ الْمُقْرَبَيَّةِ

وَالْأَنْبِيَاءُ الْمُرْسَلُونَ . وَلَا إِيمَانَ لِمَنْ لَا صَلْوَةَ لَهُ  
وَ لَا حِلْقَادٌ فِي الْأَسْلَافِ لِمَنْ لَا صَلْوَةَ لَهُ  
وَمَنْ أَخْرَقَ سَبْعِينَ مُصْحَفًا وَ قَتَلَ سَبْعِينَ  
نِيَّةً وَرَكَأَ مَائِعَةً أَقْبَمْ سَبْعِينَ مَرَّةً وَ افْتَضَ سَبْعِينَ  
بَكْرًا إِبْطَرَ بُقَيْرَةً نَافَهُرَ أَقْرَبَ إِلَيْهِ رَحْمَةً تَوَالَّ  
مِنْ تَارِيَكَ الْصَّلْوَةِ مُعَمَّدًا وَمِنْ أَعْمَانَ تَارِيَكَ الْصَّلْوَةِ  
بِلْقَمَةً أَوْ كِنْسَةً فَكَمَّا قَتَلَ سَبْعِينَ نِيَّةً وَمَنْ  
أَخْرَأَ الصَّلْوَةَ عَرَفَ وَ قُتِّيَّهَا وَ سَكَّيَهَا حُسْنَ  
عَلَى الْقِرَاطِ تَمَّا نِينَ حَقَّبَا كُلُّ حَقْبَةٍ ثَلْفَيَا ثَلْفَيَا  
وَ سِنْرُونَ قَيْوَمَانِكُلُّ بَيْوَمِ كَعْمَرِ الدُّنْيَا فَمَنْ جَ  
أَقَامَهَا أَقَامَ الدِّينَ وَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ هَدَمَ الدِّينَ  
(انوار فہمانیہ جدید صفحہ ۳۱۰)

تلہمہ فی احوال الصرفیہ

وَالنَّوَاصِبِ مُطْبَوعَ تَبَرِّینَ طَبِيعَ

جدید وطبع قدیم ص قلمی (۲۲۱)

ترجمہ: اخبار میں وارد ہے۔ کہ شخص بے نماز کے چہرہ کو دیکھ کر نہیں پڑا۔  
اس نے گریا بیت معمور کو سات مرتبہ نہدم کیا۔ اور جیسا کہ اس نے  
ایک ہزار مقرب نفرتوں اور انہیاں میں کو قتل کیا۔ بے نماز کا ایمان  
نہیں۔ اور بے نماز کا اسلام میں کچھ حصہ نہیں۔ جیسی نے ستر قرآن کریم کے  
لئے جلائے ستر پیغمبروں کو قتل کیا، اپنی ماں کے ساتھ ستر پیغمبر کا ری  
کی۔ ستر دو شیزراویں کو زنا کے ساتھ عیوب دار کیا۔ شخص ال تعالیٰ

کی رحمت کے بے نماز سے زیادہ قریب ہے۔ جو جان بوجبہ کر نماز کو توڑ کر سے جس نے نماز اپنے وقت پر نہ پڑھی۔ اور اُسے چھوڑ دیا اُسے پُلھرا اطہر پر اتنی حجتہ کی درت کے لیے روک دیا جائے گا۔ ایک حجتہ ۳۴۰ دن کا ہو گا۔ اور ایک دن پوری دنیا کی عمر کے برابر ہو گا۔ لہذا جس نے نماز قائم کی اس نے دریں کو قائم کیا۔ اور جس نے نماز حجتی ہی اس سے دین کو برپا کر دیا۔

## تکفہ العوام:

نمازیک جس شخص نے ترک کی تو خون اس نے کیا اپنے چہرے اگر دنمازوں کا تارک ہوا تو کیا کرخن ایک نبی کا کیا: ہوئی تین وقتیں کی جس سے تفہا ترکیبے کو اس شخص نے دھا دیا چار وقتیں کو گرا تھے تو ایسا کہ جیسا کہ اس شخص نے زنا اپنی مادر سے مہست اور بار کیا ہیں کسی بھی میں اے ہر شیار جو تارک ہوا پانچ وقت کا بیان کیا کروں اس کے حالات کا

نہ اس کو رتا ہے بول بے تیاز یہ تو نے جو کی ترک میری نماز ہوا میری طاعت سے بیزار تو غصب کا ہوا اب سزاوار تو بہستگی بھی بیزار ہوں چکے بے فدا اور اپنے لیے کر طلب میر سے آسمان و زمین سے نکل کہیں اور رہ جائے اے بد عمل یہ ارشاد کرتے ہیں شاہ جہاں سے جو نماز بیک اور ضائع کرے جو نماز

نہیں مجھ سے اور میری امت سے وہ بہت وُرد ہے جن کی رحمت سے وہ  
(تحفہ العوام حصادل باب نمازوں غیر موصوف)

— مذکورہ حوالہ سے ترک نماز پر صحیح ذیل مترابیں

ثابت ہوتی ہیں

۱۔ بے نماز کو غسل نہ دیا جائے، زکف پینا یا جائے اور نہ ہی مسلمانوں کے نہرستان میں اسے دفنایا جائے۔

۲۔ بے نماز ہمکے، خنزیر اور منافق سے بھی بدر ہے۔

۳۔ ستر مرتبہ اپنی والدہ سے بد کاری کرنا بحسب ترک نماز کے کم گناہ ہے

۴۔ سات مرتبہ بیت المکور کو منہدم کرنے والا یہ نماز سے بہتر ہے۔

۵۔ ترک نماز اتنا بڑا جرم ہے جیسا کہ ایک ہزار مغرب فرشتوں اور پیغمبرین کو قتل کر دے۔

۶۔ بے نماز کا ایمان واسلام میں کوئی حصہ نہیں۔

۷۔ ستر قرآن کریم کے لئے جاننا اور ترک نماز ایک جیسے جرم ہیں

۸۔ بے نماز کی ایک لعنت یا ایک کپڑے سے مدد کرنا ست پیغمبروں کے قتل جیسا ہے۔

۹۔ نماز کو قضاہ کرنے والا اکلی قیامت کو پلے اور پر ستر جنوبی سک سک ور کار ہے گا۔ ان میں سے ایک حصہ میں سو ساٹھوں کے برابر

اور ہر دن دنیا کی پوری ازندگی کے برابر ہو گا۔

۱۰۔ چار وقت کی نماز کا تارک اتنا بڑا مجرم ہے۔ کہ جب میں اپنی والدہ سے مشرد خدا نماز کرنے کے برابر ہے۔

## لطف کریہ:

ترک نماز پاس قدر سخت سزا میں اور دعیدی و سمجھی جائیں۔ تو حنفیوں کی نظر میں یہ موجود ہیں۔ ان میں سے کسی شخص کا بے نماز ہونا بہت مخلک نظر آتا چاہیے لیکن معاملہ اس کے برعکس ہے۔ فقہ جعفریہ کے مانندے والے ہیں شیعہ کی اول تو مساجد ہی بہت کم ہیں۔ امام باڑے بیگڑتے ہیں۔ اور جو چند مساجد میں اُن میں بھی نماز بآجاعت کی طرح کی کہ فیض نظر نہیں آتی۔ اس کے خلاف دیگر مساجد و مذاہب کے پیروؤں میں نماز بآجاعت کا اہتمام موجود ہے۔ امام باڑے بھی الگ الجمیل شیعہ کے عادت نمانے شمار ہوتے ہیں لیکن اُن میں نماز کی بجائے مخالف مجاہس منعقد ہوتی ہیں۔ اور پھر اُن میں سینہ کو بی، زنجیرزندی اور دیگر ایسے افعال دیکھنے میں آتے ہیں۔ جو دو فقہ جعفریہ کے مطابق نماجاہن اور حرام ہیں۔ اس کی تفصیل و درستی ما تم پر فقہ جعفریہ میں دلائیں۔ اس کے موضوع کے تحت ہماری کتاب میں ملاحظہ کر سکتے ہیں تو صدوم ہوا۔ کہ فقہ جعفریہ اور اہل تشیع کا عمل باہم ضمیمان ہیں جن کا اجتماع ناممکن ہے۔

فَاعْتَبِرُوا يَا اولَى الْأَبْصَارِ

# فِي ازْرِيَّةِ جَمَاعَتِ الْمُتَائِدِ

وسائل الشیعہ

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ بَلَّغَهُ أَنَّ قَوْمًا لَا يَحْضُرُونَ الْقَلْوَةَ  
فِي الْمَسْجِدِ فَخَطَبَ قَوْمًا لَا يَحْضُرُونَ  
الْقَلْوَةَ مَعَنَافِتَ مَسَاجِدِهَا فَلَا يَرَأُ احْتِلُونَهَا وَلَا  
يُشَارِبُونَهَا، وَلَا يُشَارِبُونَهَا، وَلَا يَنْتَهُونَهَا وَلَا  
يَأْخُذُونَهَا إِمْرَأٌ فَيُشَانَ شَيْئًا، أَوْ يَحْضُرُ فِي امْعَانِ مَلَاسَةِ  
جَسَانَهُ وَإِنِّي لَا أُوْشِكُ أَنْ أَمْرَلَهُمْ بِنَارِ تَشَلُّ  
فِي دُوَرِ مَسْرَفَاحَرِيْقِ مَلِيلِيْرَافِيَّتِهِنَوَّكَ قَالَ  
فَأَمْسَنَعَ الْمُسْلِمُونَ حَوْنَ مُؤَاصَلَتِهِمْ فَمَشَارِبِهِمْ  
وَمَنَا كَعَيْهُمْ حَتَّى حَضَرُوا الْجَمَاعَةَ مَعَ الْمُسْلِمِينَ  
(وسائل الشیعہ جلد اول ص ۸۴ کتاب الصراحت)

خطبہ عمران بیت بدیرم

ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ حضرت علی ارتقی فیض اثر

کویر بات پہنچی۔ کر گل مسجدوں میں نماز باجماعت کیلئے حاضر نہیں ہوتے۔ تو اپنے اس موضع پر خطبہ دیا۔ فرمایا جو لوگ ہمارے ساتھ ہماری مساجد میں نماز باجماعت پڑھنے نہیں آتے ان کے ساتھ کھانا پینا ہم شرورہ کرنا کرنا، نکاح کرنا کرنا اسab ترک کر دو۔ مال غیمت میں سے ان کیلئے کچھ بھی نہیں ہے۔ اور اگر وہ ان باتوں میں ہمارے ساتھ شرکت ہونا چاہتے ہیں۔ تو پھر نہیں نماز باجماعت میں حاضر ہونا چاہیے اور میں بہت جلدی سے لوگوں کیلئے یہ حکم دینے کا سوچ رہا ہوں۔ کوئی کے گھر اگ لگ کر راکھ کر دینے جائیں۔ یادوہ اپنے کرتوں سے باز آجائیں۔ رادی کہتا ہے۔ کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا خطبہ سن کر رہیں نے بے نماز اور تارک جماعت لوگوں کے ساتھ کھانا پینا اور نکاح کرنا کرنا چھوڑ دیا۔ اور اعلان کر دیا۔ کہ جب تک یہ لوگ جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے کے لیے حاضر نہیں ہوں گے۔ ان کے ساتھ یہی سوک رہے گا۔

### لمف کریہ:

سیدنا حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے تارک جماعت کے متعلق جو کچھ فرمایا۔ حوالہ مذکورہ میں آپ نے اس کی تفصیل مشاہدہ کر لی ہے۔ ان لوگوں کے ساتھ مکمل بائیکاٹ کا اعلان اور حکم دیا چاہرا ہے۔ یہ تو جماعت کو چھوڑنے والے کے لیے ہے۔ اور جو سرک سے نماز پڑھتا ہی نہ ہو۔ اس کے ساتھ سوک کیا ہو گا۔

ایک طرف یہ خطاب اور دوسری طرف ”مجان علی“ نے مساجد کیا جائے

ہام بائزے بناتے پر زور دے رکھا ہے۔ اور جو ایک آدمی مسجد بنائیں ہی تو اس میں نماز بآجاعت کا کوئی اہتمام و کھانی نہیں دیتا۔ یہ بناوٹی مسجدان میں ہے۔ حضرت علی المرتضیؑ رضی امیر عز کے نزدیک غلط لوگ اپنے آپ کو ان کا فدائی اور شیدائی کہنے پر مصروف ہیں۔ حضرت علی المرتضیؑ کے نصائیں بیان کرتے ہوئے یہ کہا جاتا ہے۔ کہ آپ مسجد میں پیدا ہوتے۔ اور مسجد میں ہی شہادت پائی۔ لیکن اپنی روشن یا سلک یا دنیس مسجد کی بجائے ہام بائزوں میں سب کچھ ہوتا ہے۔ حضرت علی المرتضیؑ رضی امیر عز کے اعلان سے اور زیادہ سخت بات ہے نماز اور تارکی جہالت کے لیے ملاحظہ ہو۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ إِبْرَاهِيمِ الْقُدَّامَ حَنْفِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْكَلَامُ  
قَالَ أَشْرَكَ طَرَّاسُوْلُ الشَّوَّصَيِّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
عَلَى حِبْرَانَ الْمَسْحِيِّ شَهْرُ الدِّرْجَاتِ وَقَالَ ،  
لَيَتَتَبَيَّنَ أَقْوَامٌ لَا يَشَهَدُونَ الصَّلَاةَ أَوْ لَا مُرْكَبَةَ  
مُرْكَبَتَنَّا يُؤْذَنُ شُرَبُ يُقْيِمَ لَا مُرْكَبَ رَجُلًا مِنْ  
أَهْلِ بَيْتِيِّ وَ هُوَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ فَلَيَحْرِقَنَّ  
عَلَى الْأَقْوَادِ بُبُوْقَهُمْ بِحَذْرِ الْحَطَبِ لَا تَهْمَرْ لَا  
يَأْتُونَ الصَّلَاةَ -

وسائل الشیعہ۔ جلد سمع

ص ۹۹، مختاب الصدقة، الیاد

احکام المساجد

امام جعفر صادقؑ رضی اشتر عنہ فرماتے ہیں۔ کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے  
مسجد کے پڑو سیروں پر یہ بات لازم کر دی۔ کہ وہ نماز کے لیے مسجد میں  
حاضر ہوا کریں۔ اور فرمایا۔ وہ لوگ جو نماز کے لیے مسجدوں میں عائیں  
ہوتے وہ اپنے اس کرتے سے بازاً جائیں۔ جو روز میں موزون بُرا نہ ان  
وائقہ ملت ہے کہ حکم دے کر اپنے اہل بیت میں علی المرکفہ کو حکم  
دول گا۔ کہ وہ ان لوگوں سیست ان کے گھروں کو ہاگ لگا دیں۔  
یکون نکم وہ نماز ادا کرنے کے لیے حاضر نہیں ہوتے۔

ان دونوں روایات میں تاریک جماعت کے لیے جو تائیں ہیں ہیں۔  
اُن کو پیش نظر کیجئے۔ ارتدار ک نماز کے ساتھ ان میں مذکور باتوں کا سوک  
کیجئے۔ قریشی اور سیاسی بانیکاٹ کے علاوہ ان کے گھروں کو ان کے  
سیست جلانے کا حکم دیا جا رہا ہے۔ اور جلانے کا حکم بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کے فرمانے پر حضرت علی المرکفہ ہاگ میں جدائیں۔ تبے پناہ محبت، کا دھری  
ہے۔ کیا جس شخص کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمانے پر حضرت علی المرکفہ ہاگ میں  
جلائیں۔ وہ کل قیامت کو جنتی ہو گا؟ اسی لیے حقیقت یہی ہے۔ کہ جس کو  
جس سے محبت اور پیار ہوتا ہے۔ وہ اُسی کے عمل و اضلاع کو پسند کرتا ہے  
اور اپنا تما ہے۔ حضرت علی المرکفہ رضی اشتر عنہ سے محبت کا دعوے تلقا کرتا  
ہے۔ کہ نماز ایسی اہم عبارت ہرگز ترک نہ کی جائے۔ بلکہ اس کی ادائیگی با جماعت  
ہونی چاہیتے۔ کیونکہ اس کے ترک پر جو عیدیں ہیں۔ ان میں سے چند کا ذکر  
ہو رچکا ہے۔ اور اس پر عمل کرنا خود حضرت علی المرکفہ کا معمول تھا۔

## کتاب سلیم بن قیس:

وَحَانَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ تُبَصِّرَ فِي الْمَسْجِدِ  
الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ -

(کتاب سلیم بن قیس ص ۲۵۲)

ترجمہ:

حضرت علی المرتفع رضی اللہ عنہ پانچوں نمازیں باجماعت مسجد میں  
ادا فرمایا کرتے تھے۔

روایت بالامسے دو باتیں ثابت ہوتی ہیں مادل یہ کہ حضرت علی المرتفع  
رضی اللہ عنہ نماز باجماعت اور وہ بھی مسجد میں ادا فرمایا کرتے تھے۔ اور دوسری  
بات یہ ہے کہ اس جماعت کی امامت حضرت ابو جعفر صدیق، حضرت عمر فاروقی  
اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہم اپنے اپنے دو خلافت میں کرایا کرتے تھے۔  
اور حضرت علی المرتفع رضی اللہ عنہ ان کی ائمداد میں نماز ادا کیا کرتے تھے۔  
جناب علی المرتفع رضی اللہ عنہ تو ان حضرات کو نماز میں اپنا امام بنائیں۔ ان  
کے ہاتھ پر بیت کریں۔ لیکن مبان علی، ان پر تبرہ بازی کریں۔ اور ان کے  
ایمان میں شک کریں۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

## ایک مُعاَلِمہ اور اُس کا جواب

«کتب سلیمان قیس» کی روایت کی تاویل کرتے ہوئے اہل کتبہ کہتے ہیں۔ کہ حضرت علی المرتضیؑ واقعی پانچوں نمازیں باجماعت اور مسجد میں ادا کیا کرتے تھے۔ لیکن یہ جماعت مسجد نبوی میں نہیں بلکہ کوفہ کی مسجد میں تھی۔ یہ تاویل اس یہے کی جاتی ہے۔ کہ اگر مسجد نبوی میں حضرت علی المرتضیؑ ادا نماز باجماعت ادا کرنے کو تسلیم کریا جائے۔ تو پھر حضرات خلفاء و ملائیش کی عفت بھی تسلیم کرنا پڑے گی۔ کیونکہ ان کے دورِ خلافت میں ان کی اقتدار کرتے ہوئے حضرت علی المرتضیؑ کا نماز پڑھنا اسی کا تلقاضا کرتا ہے۔ یہ مُعاَلِمہ ایک عام شخص کو ملتا ہر کر سکتا ہو گا۔ لیکن ان کی کتب اور تایاری سے واقع شخص کبھی بھی اس کو تسلیم کرنے پر مادہ نہ ہو گا۔ کیونکہ اسی کتاب میں یہ بات واضح طور پر موجود ہے۔ کہ حضرت علی المرتضیؑ کی یہ نماز مسجد نبوی میں اور خلفاء و ملائیش کی اقتدار میں ہوتی تھیں۔ جو اس ملاحظہ ہو۔

### سلیمان بن قیس

وَكَانَ عَلَيْهِ عَلِيَّ السَّلَامُ يُصَلَّى فِي الْمَسْجِدِ  
الصَّلَاةُ الْخَمْسٌ فَلَمَّا صَلَّى قَالَ لَهُ أَبُو بَحْرٍ  
وَعُمَرَ كَيْفَ يُنْتَرِسُ قُبْلَ اللَّهِ  
إِلَى أَنْ تَقْلِتَ فَلَمَّا لَأْغَتَهَا

قریب:

حضرت علی المرتفع رضی اللہ عنہ پانچوں نمازیں مسجد میں باجماعت ادا فرمایا کرتے تھے۔ جب نماز سے فارغ ہوتے تو حضرت ابو بکر صدیق اور علی فاروق رضی اللہ عنہما ان سے سیدہ فاطمہ بنت رسول کے متنقی و دیافت کرتے کہ دعہ کیسی ہیں؟

اس روایت کے آخری الفاظ اس مقاولتہ کا دندان سنگن جواب ہیں۔ کیا کوڈی کی مسجد میں حضرت علی المرتفع رضی اللہ عنہ شیخین یہ پوچھا کرتے تھے؟ یا اس وقت خاتون جنت موجود تھیں۔ جب حضرت علی المرتفع کوڈی میں تھے؟ اسی وضاحت کو صاحب تفسیر قمی نے بھی نقل کیا ہے۔

### تفسیر قمی

تَحِيَّةٌ لِلْمَسْلُوَةِ وَحَضْرَةِ الْمَسْجِدِ وَصَلَاتِ خَلْفِ  
أَبْيَ بَكْرٍ۔

(تفسیر قمی ص ۳۵۵۔ مطبوعہ ایران

طبع قدیما)

قریب:

حضرت علی المرتفع رضی اللہ عنہ نماز پڑھنے کی تیاری کر کے مسجد میں تشریف لاتے۔ اور ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی اقتداء میں نماز باجماعت ادا کرتے۔

(فَاعْتَبِرْ وَايَا وَلِي الْأَبْصَارِ)

## ”فقہ جعفریہ“ میں اوقاتِ حلوہ میں ایک بہت بڑی تخفیف

جیسا کہ ہر سال ان اس امر سے واقع ہے۔ کہ پانچوں نمازوں کے اپنے اپنے وقت مقرر ہیں۔ اُن کے لئے اُن کے لئے پر نمازِ قضاہ کرنی پڑتی ہے لیکن اہلِ ایشیع کی نظر اس سند پر بھی نہیں ہے۔ اس کی تفصیل حوالہ کے ذریعہ ملاحظہ ہو۔

الْفَقِيمُ عَلَى الْمَذَاهِبِ الْخَتَرِ

قَالَ الْإِمَامُ مَيْبَرُ تَحْتَمُ الظَّهَرُ مِنْ عَقِبِ النَّوْمِ وَالِّي  
يُمْقَدَّا بِإِدَاءِ إِلَيْهَا وَتَخْتَمُ الْعَصْرُ مِنْ أَخِيرِ  
النَّهَارِ يُمْقَدَّا بِإِدَاءِ إِلَيْهَا أَيْضًا وَمَا بَيْنَ الْأَوَّلِ  
وَالْآخِيرِ مُشَتَّرٌ كَمَا بَيْنَ الصَّلَوةَيْتَيْتِ وَمِنْ  
هَذَا قَائِمًا يَجُوَرُ الْجَمْعُ بَيْنَ الصَّلَوةَيْتَيْتِ  
فِي أَوْرَقِ الْمُشَتَّرِ لِكَ وَإِذَا صَارَ الْوَقْتُ وَلَمْ  
يَبْقَ مِنْ أَخِيرِ الْمُقْدَّا بِإِدَاءِ مَا يَتَسَعُ لِلظَّهَرِ فَقَطَّ  
قَدْمَ الْعَصْرِ عَلَى الظَّهَرِ يُصْلِيْهَا إِذَا مُتَرَدِّيَتِ الظَّهَرُ  
أَخِرَ الْوَقْتِ قَضَاءً (الفقیہ علی الْمَذَاهِبِ الْخَتَرِ م ۹۷ تذکرہ وقتِ الظہر)

شیرہ ہے یہیں کہ فہر کا وقت نہ والشیں کے بعد اس قدر کا اس میں فہر ادا کی جائے مخصوص ہے اور عصر کا وقت دن کے آخری حصہ میں اس قدر کہ اس میں عصر کی نماز ادا کی جائے مخصوص وقت جادول وغیرہ کے درمیان ہے۔ وہ دونوں نمازوں کے میں مشرک ہے۔ یعنی فہر کا اول مخصوص وقت گزار کر اور عصر کا آخری دن کا آنا حستہ پھوڑ کر جس میں عصر ادا کی میں اس سے پہلے کا تمام وقت دونوں نمازوں کے میں مشرک کا وقت ہے۔ جو پاہیں ادا کریں۔ جائز ہے) اسی کو دیکھ کر شیرہ ہے یہ اس کا ایک وقت مشرک میں دونوں دن کا کٹھا کر کے پڑھنا جائز ہے۔ پھر جب یہ وقت مشرک تک ہو جائے۔ اور صرف دن چھینے میں آنا واقعہ رہ جائے کہ اس میں صرف فہر پڑھی جا سکتی ہو۔ اور ابھی تک مومن جی نے ذ فہر پڑھی ہوا درستہ عصر توں نماز ک وقت میں عصر کو ظہر پر مقدم کیا جائے گا۔ تاکہ وہ ادا ہو سکے پھر اس کے بعد فہر کو تضاد کر کے پڑھا جائے گا۔

### الفقہ علی المذاہب الخمسة

وَقَالَ الْإِمَامَيْهُ تَخْتَصُّ مَسَلَّةُ الْمَغْرِبِ مِنْ  
اَقْرَبِ وَقْتِ الْعُشُورِ بِسِعْدَةِ اِنَّ اِلْهَافَ تَخْتَصُّ  
الْعِشَاءُ مِنْ اِخْرِ الْيَمِنِ الْاَقْرَبِ مِنَ الْلَّيْلِ بِسِعْدَةِ اِنَّ  
اِدَاءَ اِلْهَافَ مَا بَيْنَ مَذَبَّتَيْنِ وَقْتَ مُشَرَّكٍ بَيْنَ الْمَغْرِبِ  
وَالْعِشَاءِ وَقِيلَذَ آجَانُ وَالْجَمَعَ فِي هَذَا اَلْرَقْبَتِ

الْمَسْتَرَ إِكْ بَيْنَ الْفَرِيَقَتَيْنِ۔

الفقرہ علی المذاہب الخرس اہم ذکرہ  
(وقت العشائیں)

ترجمہ:

شیدہ کہتے ہیں کہ نماز مغرب کا وقت غروب آفتاب کے بعد آنکہ اس میں نماز مغرب پڑھی جائے مخصوص اور عشاء کا وقت نات کے نصف اقل کا آخری وقت اس قدر کہ اس میں یہاں کی جائے مخصوص ہے۔ اور جو وقت ان دونوں مخصوص اوقات کے درمیان ۱۰ لاہے۔ توہ مغرب اور عشاء دونوں کا مشترک وقت ہے۔ اسی یہے اہل سنت نے اس وقت مشترک میں دونوں فرضی نمازیں (مغرب عشاء) اکٹھی کرنا جائز مانتا ہے۔

## نوت:

صاحب الفقرہ علی المذاہب الخرس نے (جو آفاق سے شیئی ہے۔) اپنے اور عصر، مغرب اور عشاء کا وقت مسلک شیدہ کے مطابق ذکر کیا ہے۔ اس میں اگرچہ اس نے اول و آخر دو مخصوص وقت دونمازوں کے لیے ذکر کیے۔ اور ان کے مابین کا وقت دون نمازوں کا مشترک وقت بتایا ہے۔ لیکن ”فقہ جعفری“ کی ایک اور صریحت اول و آخر کی تفریق نہیں کرتی۔ اور کسی نماز کے لیے اول و آخر تخصیص نہیں کرتی۔

## ہندسیہ الاحکام

عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ قَالَ مَالِكُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ  
 عَلَيْهِ السَّلَامُ مَرَخْنَ وَقَتِ الظَّهِيرَ وَالْعَصْرَ تَنَاهَى إِذَا  
 رَأَتِ الشَّمْسَ دَخَلَ الظَّهِيرَ وَالْعَصْرَ جَمِيعًا إِلَّا  
 أَنَّ هَذِهِ قَبْلَ هَذِهِ شَرَّأَتْ فِي وَقَتِ مِنْهُمَا ،  
 جَمِيعًا حَتَّى تَقْبَلَ الشَّمْسَ -

۱۹- ہندسیہ الاحکام جلد دوم ص ۱۹  
 باب اوقات الصلاة

۲۰- مکمل لایحہ الفقیرہ جلد اول ص ۱۳۹  
 باب مراتیت الصلاۃ

۲۱- وسائل الشیعہ جلد سوم صفحہ نمبر ۹۲  
 کتاب الصلاۃ ابواب المیقات

ترجمہ:

عہدیدن زرارہ کہتا ہے۔ کہ میں نے حضرت امام جaffer صادق رضی اللہ عنہ سے ظہر و عصر کے وقت کے متعلق پوچھا۔ تو انہوں نے فرمایا۔ جب سرخ شرے ڈھل جائے۔ تو ظہر اور عصر دونوں کا اکٹھا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ ہال یہ خیال رہے۔ کہ پہنچنے ظہر اور اس کے بعد عصر پہنچنی چاہیئے۔ پھر وقت غروب شمس تک دونوں نمازوں کے بیٹے باقی رہتا ہے۔

## من لا يحضره الفقيه

رَوْحَى رُبَّارَةً عَنْ أَفْجَ جَعْلَرَ عَلَيْهِ التَّلَامِرُ أَقْدَمَ قَالَ  
إِذَانَ الَّتِي الشَّمْسُ دَخَلَتِ الْوَقْتَانِ الْظَّهِيرُ وَالْعَصْمُ فَإِذَا  
غَابَتِ الشَّمْسُ دَخَلَ الْوَقْتَانِ الْمَغْبِرُ بُ  
وَالْعِشَاءُ

(من لا يحضره الفقيه جلد اول ص ۱۲۰  
باب في مواقيت الصلوة الخ)

ترجمہ:

زراوہ ہی نے امام محمد باقر رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ نمازوں کے اوقات کیا ہیں؟ اپنے فرمایا کہ جب سورج دھنل جائے تو روزت دھنل ہو جاتے ہیں لیکن نمازوں کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ پھر جب سورج غروب ہو جائے تو مغرب اور عشاء نمازوں کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔

قارئین کرام! مذکورہ بالاروایات میں اپنے نے پڑھا ہے کہ زوال شمس کے بعد فوراً دو نمازوں رظہر و عصر کا وقت شروع ہو کر غروب آفتاب ہمکریہ وقت باقی رہتا ہے۔ اور غروب آفتاب سے کفر فوراً مغرب اور عشاء کا وقت آنکھا شروع ہو جاتا ہے۔ اگرچہ کچھی ایک آدھ عبارت میں تفصیل بہاذک ہے لیکن وہ حرث فابی اترتیت کے لیے ہے۔ ورنہ ممکن وقت جب دو نمازوں کے لیے ہے۔ تو پھر تفصیل کا کیا معنی؟

# قرآن کریم اور کتب اہل سنت سے اوقات

## نماز کی تعین

نماز کا طریقہ رکھنیں اور اوقات ایسی ہائیں ہیں۔ جو انسان کی مرضی پر نہیں چھوڑی گیں۔ بلکہ قرآن کریم اور صاحب قرآن ملی اشريعہ وسلم پر موقوف ہیں۔ قرآن کریم میں اشرعی اعلیٰ کا ارشاد ہے۔

إِنَّ الصَّلَاةَ حَانَتْ عَلَىَ الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا  
مَوْقُوتًا۔

ترجمہ:

یقیناً نماز ہر مومن پر اوقات مقررہ پر پڑھنا فرض کر دی گئی ہے۔ ایک اور  
مقام پر ارشاد فرمایا۔

فَسُبْحَانَ اللَّهِ حَمْدُهُ تُمْسَكُونَ وَ حَمْدُهُ تُصْبِحُونَ  
وَ لَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ هُشِّيَّا  
قَحْمَيْنَ نُفَلِّيْسُونَ۔

ترجمہ:

سو اشرعی اعلیٰ کی پاک بیان کر دجب تم شام کرتے ہو۔ اور جب تم صبح کرتے  
ہو۔ اور اسی کے لیے حمد اسما نوں اور ذرہ میں میں ہے اور کچھے پھر اور

دن ڈھلے۔

ان آیات سے معلوم ہوا کہ ہر نماز کا اپنا اپنا مستقل وقت ہے۔ وہ اسیں ادا ہو گی۔ درستہ فشار ہو جائے گی۔

## نماہی شریف

حَدَّثَنَا جَاءِرُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ جَاءَ جِبْرِيلُ  
 عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَيَّ الَّتِي مَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 حِينَ زَالَتِ الشَّمْسُ قَالَ قُرْيَا مُحَمَّدٌ فَصَلَّى  
 الظُّلْمَرَ حِينَ مَا لَتَ الشَّمْسُ شَرَّمَكَتْ حَتَّىٰ إِذَا كَانَ  
 فِي الرَّجْلِ مِثْلَهُ جَاءَهُ لِلْعَصْرِ فَقَالَ قُرْيَا مُحَمَّدٌ  
 فَصَلَّى الْعَصْرِ شَرَّمَكَتْ حَتَّىٰ إِذَا غَابَتِ الشَّمْسُ  
 جَاءَهُ فَقَالَ قُرْيَا مُحَمَّدٌ فَصَلَّى الْمَغْرِبِ فَقَامَ  
 فَسَلَّا هَا حِينَ غَابَتِ الشَّمْسُ سَوَاءٌ شَرَّمَكَتْ  
 حَتَّىٰ إِذَا ذَهَبَ الشَّفَقُ جَاءَهُ فَقَالَ قُرْيَا فَصَلَّى الْعِشَاءَ  
 فَقَالَ فَسَلَّا هَا شَرَّجَاءَ حِينَ سَطَعَ الْفَجْرُ فِي الصُّبْحِ  
 فَقَالَ قُرْيَا مُحَمَّدٌ فَصَلَّى فَقَالَ فَصَلَّى الصُّبْحَ شَرَّ  
 جَاءَهُ مِنَ الْعَدِيْنِ حَانَ فِي الرَّجْلِ مِثْلَهُ فَقَالَ  
 قُرْيَا مُحَمَّدٌ فَصَلَّى فَصَلَّى الْعَصْرِ شَرَّجَاهُ لِلْمَغْرِبِ  
 حِينَ غَابَتِ الشَّمْسِ حِينَ كَانَ فِي الرَّجْلِ  
 مِثْلِهِ فَقَالَ قُرْيَا مُحَمَّدٌ فَصَلَّى الْعَصْرِ  
 حِينَ غَابَتِ الشَّمْسِ فَقَاتَ احْدَى رِيزَلَ عَنْهُ فَقَالَ

ثُرَّ فَصَلٍ فَصَلٍ الْمَعْرِبٌ ثُرَّ جَاءَهُ الْعِشَاءُ حِينَ ذَهَبَ  
ثُلُثُ اللَّيْلِ الْأَقْلَ فَتَالٌ ثُرَّ فَصَلٍ فَصَلٍ الْعِشَاءُ ثُرَّ  
جَاءَهُ الْصَّبُّحُ حِينَ أَسْقَرَ حِدَّا فَتَالٌ ثُرَّ فَصَلٍ فَصَلٍ  
الصَّبُّحُ فَتَالٌ مَا بَيْنَ هَذَيْنَ وَقَتَ حُكْلَمَ -

(مسانی شریف جلد اقلص ۹)

خطاب مواقف الصلوة

ترجمہ:

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اپنے عنزو را ایت کرتے ہیں کہ حضرت جبریل علیہ السلام ایک مرتبہ حضور مصلی اللہ علیہ وسلم کی ندرست الدرس میں حاضر ہوئے۔ اس وقت سوچ دو بھر سے ڈھنل پچھا تھا۔ آپ سے عرض کیا جسرا ہمچیئے اور نہاز قبردا کیجئے۔ پھر کچھ دیر تکھر کر حاضر ہوئے۔ اس وقت ہر چیز کا سایہ ایک شل ہو گیا تھا۔ عرض کی حضور را گھٹھیئے اور نماز عصر ادا کیجئے۔ آپ نماز عصر پڑھی پھر سورج عزوب ہوئے پر حاضر نہادست ہو کو عرض کیا اب نماز مغرب ادا فرمائی۔ آپ نماز عصر ختم ہونے پر حاضر ہو کر عرض کیا اب نماز ادا فرمائی۔ آپ نماز عشا ادا فرمائی۔ پھر اس وقت آئے بسب سی حادتی ہوئی۔ ادا کر فرمائی اب نماز صبح ادا فرمائی۔ دوسرے دن اس وقت حاضر ہوئے جب ہر چیز کا سایہ ایک گلابیا ہو گیا تھا۔ عرض کیا جسرا نماز نہاد ادا فرمائی۔ آپ نے ادا فرمائی۔ پھر ہر چیز کا سایہ دو گنہ ہونے پر حاضر ہو کر عرض کیا اب نماز عصر ادا فرمائی۔ آپ نماز عصر ادا فرمائی۔ پھر عزوب آنٹا کے وقت حاضر ہوئے اور نماز مغرب کا عرض کیا آپ نے نماز مغرب ادا فرمائی۔ آج اور کل اس نماز کا وقت ایک ہی تھا۔ پھر اس کا پہلا ہتھائی حضرت گندھ

پر عاضر ہوئے۔ اور عرض کیا اب نماز عشاء ادا کیجیے اپنے نماز عشاء ادا فرمائی۔ پھر خوب روشنی میں برقت صبح ماضر ہوئے عرض کیا نماز صبح ادا فرمائی۔ اپنے ادا فرمائی۔ آخر میں عرض کیا کہ بہر نماز کے اول و آخر کے مابین اس نماز کا وقت ہے۔

### مسلم شریف

عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ وَقْتُ  
الظَّلَمِ مَا لَمْ تَحْضُرِ الْعَصْرُ وَوَقْتُ الْعَيْرِ مَا لَمْ تَصْبِرِ الشَّمْسُ  
وَوَقْتُ الْمَعْرِيْبِ مَا لَمْ يُسْقُطْ قَوْرُ الشَّفَقِ وَوَقْتُ  
الْعَشَاءِ إِلَى فِصْفَتِ اللَّيْلِ وَوَقْتُ الْفَجْرِ مَا لَمْ  
قَطْلِمْ الشَّمْسُ۔

(مسلم شریف جلد اول

ص ۲۲۳ باب ۱ اوقات الصلوة

(الخمس)

ترجمہ:

حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ ظہر کا وقت اس وقت تک باتی ہوتا ہے۔ جب تک عصر کا وقت نہ آئے۔ اور عصر کا وقت سورج کے پیلا پڑنے تک (بلکہ کہاں اسے۔ اور مغرب کا وقت جب تک شفق نامہب نہ ہو۔ اور عشاء کا وقت آوھی رات اور صبح کا وقت سورج طویل ہونے تک رہتا ہے۔

## عینی شرح ہدایہ

لَا يَدْخُلُ وَقْتُ صَلَاةٍ حَتَّى تَخْرُجَ وَقْتُ صَلَاةٍ  
أُخْرَى۔

(عینی شرح الہدایہ جلد اول)

(صفحہ ۴۹۳)

ترجمہ:

کسی نماز کا وقت اس وقت تک شروع نہیں ہوتا جب تک اس سے  
پہلی نماز کا وقت ختم نہ ہو جائے۔

## مخفی کریمہ:

قرآن کریم سے اس بات کی صراحت میں کہ ہر نماز کا وقت مقرر ہے۔ اور  
اس احوال کی تفصیل سے کاروں عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمائی۔ مخفیرہ کہ کسی نماز کو  
دوسری نماز کے وقت میں ادا کرنا جائز نہیں ہے۔ پانچوں نمازوں کا وقت اول و  
آخر مقرر ہے۔

فہ مخفی میں ظہر کے آخری وقت کے بارے میں حوار بات بالائیں دو وقت  
مذکور ہونے کی وجہ سے شاید قارئین کرام اس بات کو سمجھ نہ پاتے ہوں اس لیے  
اس کی وضاحت نزوری ہے۔ ایک روایت میں ایک مثل سایہ اور دوسری  
میں دو مثل سایہ کا بنظاہر تعارض دکھائی دیتا ہے۔ لیکن ایک اور حدیث پاک میں  
ابو داود بالظہر مخفی ظہر کو تھنڈا کر کے پڑھو۔ کے الفاظ تبلاتے ہیں کہ ان  
پڑھضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ادا پاپ کے سماں کرام نے مل کر کے دکھایا۔ یہ حدیث

اشارہ کرتی ہے۔ کہ اس پہلی دو شش والی روایت کے شکن میں درست ہوتا ہے۔ اور دوسری بات یہ ہے۔ کہ حدیث پاگ دوسرے دن قبر کا آخری وقت جو جہنم نے بتایا۔ وہ دو شش تھا۔ پہلے دن ایک مش کہہ۔ اس یہے دوسری شش کا دریافت ہونا دو فوں احتمال ہیں۔ اس یہے اس احتمال و تک کی بتا پر دوسری شش کہہ۔ اس یہے دوسری شش میں نماز فلہیضا ہے ہو گی۔ بلکہ ادا ہو گی۔ لہذا معلوم ہوا۔ کہ نماز عصر کا وقت دو شش سایہ کے بعد شرع ہوتا ہے۔ اس احتمال پر یقین نمازوں کے وقت میں کوئی تعارض و نیزہ نہیں۔ ہر ایک کا مستحق وقت ہے۔ اہل شیعہ کا دو دو نمازوں کا ایک ہی وقت مقرر کرنا قرآن کریم و احادیث صحیحہ کے مخالف ہے۔ اور گزشتہ اہل شیعہ کی کتب کے حوالہ جات کے برخلاف ان کی ہی کتابوں میں ہر نماز کا علیحدہ علیحدہ وقت مقرر ہونا بھی موجود ہے۔ چند حوالہ جات ملاحظہ ہوں۔

### وسائل الشیعہ

سَمِعْتُ الْعَبْدَ الْمَصَالِحَ عَلَيْتِ الْكَلْمَرَ وَهُوَ  
يَقُولُ إِنَّ أَوَّلَ وَقْتِ الظُّهُرِ وَالشَّمْسِ  
وَآخِرَ وَقْتِهَا قَامَةٌ مِنْ الزَّوَالِ وَأَوَّلَ وَقْتِ  
الْعَصْرِ قَامَةٌ وَآخِرَ وَقْتِهَا قَامَتْ أَنْ قُلْتُ فِي الشَّاءِ  
وَالصَّيْفِ سَوَاءٌ؛ قَالَ فَعَمَّرَ

۱۔ وسائل الشیعہ جلد سوم ص ۱۰۸ (کتاب الصورہ)

۲۔ تہذیب لاحکام جلد اول ص ۱۵۷ (کتاب المواقیع)

۳۔ فروع کافی جلد سوم

ص ۲۴۵ (کتاب الصورہ)

## ترجمہ:

محمد بن حیمن نے کہا کہ میں نے بعد صائم علیہ السلام سے مٹا کر تھک کا اول وقت زوالِ شمس ہے۔ اور اس کا آخری وقت ایک شش سایہ ہوتے تک ہے۔ اور عصر کا وقت ایک شش سے شروع ہو کر دو شش تک ہوتا ہے۔ میں نے پوچھا کیسی گرمی و سردی میں ان دونوں کا یہی وقت ہے؟ فرمایا۔ اے۔

## وسائل الشیعہ

عَنْ يَزِيدِ بْنِ خَلِيفَةَ قَالَ قُلْتُ لَهُ يَعْبُدُوا الْمُنْوَرَ  
عَلَيْهِ الْسَّلَامُ إِنَّ عُمَرَ بْنَ حَنْظَلَةَ أَتَأَنْعَنْكَ  
بِرَبِّكِ فَقَالَ إِذَا الْأَيُّكَدِبُ عَلَيْكَ قُلْتُ ذَكَرَ  
أَنَّكَ قُلْتَ إِنَّ أَقْلَمَ مَسَلَّةً إِنْفَرَضَهَا اللَّهُ عَلَى  
نَبِيِّهِ مَنِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الظَّهِيرَ وَهُنَّ يَقْرُرُ  
أَنَّهُمْ عَزَّ وَجَلَّ رَأَيْمِ الْمَسْلَوَةَ لِدُّكُوكِ الشَّمَسِ  
فَإِذَا أَرَى اللَّتِ الشَّمْسَ لَمْ يَمْتَعِنْ إِلَّا سَبَّحَكَ تَقْرَأَ  
تَزَالُ فِتْ وَقْتٍ إِلَى أَنْ يَصِيرَ الظِّلُّ قَامَةً وَهُوَ  
أَخْرُ الْوَقْتِ فَإِذَا أَصَادَ الظِّلُّ قَامَةً دَخَلَ  
وَقْتُ الْعَصْرِ فَأَمْرَرَ مَزْلِلَ فِتْ وَقْتُ الْعَصْرِ حَتَّى  
يَصِيرَ الظِّلُّ قَامَتِيْنِ وَذَلِكَ الْمَسَاءُ قَالَ صَدَقَ

(۱۔ وسائل الشید جلد سوم ص ۲۳۱ (کتاب الصورة))

(۲۔ تہذیب الاحاظم جلد دوم ص ۲۰۷ (کتاب الصورة))

یزید بن غیثہ کہتا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی اثر عنہ سے عرض کیا۔ کہ عمر بن حنبل اپ کی طرف سے ایک نماز کا وقت بیان کرتا ہے (کیا اس کا کہنا صحیح ہے؟) اپ نے فرمایا۔ پھر وہ ہم پر جھوٹ نہیں بولتا ہو گا۔ میں نے عرض کیا۔ وہ کہتا ہے۔ کہ اپ نے فرمایا۔ ائمۃ تعالیٰ نے اپنے شیخ بنی بیہر میں اللہ عز و جل پر سب سے پہلی جو نماز فرض کی گئی ظہر ہے۔ اور ائمۃ تعالیٰ کا اس بارے میں یہ قول ہے: **اَقِيرُ الصَّلَاةَ لِذُلُوْكِ الشَّمْسِ**، پھر جب سرخ دوپہر سے ڈھل جائے۔ ترجیح اپنی نماز پڑھنی چاہئے۔ پھر اس نماز کا وقت ہر چیز کے ایک مش سایہ، ہونے تک باقی رہتا ہے۔ پھر جب کسی چیز کا سایہ ایک مش بر جائے۔ تو عصر کا وقت شروع ہو جائے گا۔ اور تم عصر کے وقت میں ہی رہو گے جب تک ہر چیز کا سایہ اس کی دوں نہیں ہر جاتا۔ اور دو مش کا مطلب شام ڈھلانا ہے۔ یہ سن کر امام جعفر نے فرمایا۔ ہاں اس نے سچ کہا ہے۔

## وسائل الشیعہ:

عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
قَالَ أَفَّاْتِ جِبْرِيلُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
وَسَلَّمَ بِمَا أَقْتَبِيَ الصَّلَاةَ فَأَتَاهُ جِئْنَ رَأَتِ  
الشَّمْسُ فَأَمَرَهُ فَصَلَّى الْمَغْرِبَ ثُمَّ أَتَاهُ جِئْنَ  
ذَادَ الْقِيلَ قَاصِدَةً فَأَمَرَهُ فَصَلَّى الْعَصْرَ ثُمَّ أَتَاهُ

جِئْنَ عَنْ بَنِ الشَّمْسِيِّ فَأَمَرَهُ فَصَلَّى الْمُغَرِّبَ شُرَّاً  
 أَتَاهُ جِئْنَ مَقْطُ اللَّئِنِيِّ فَأَمَرَهُ فَصَلَّى الْعِشَاءَ  
 شُرَّاً تَاهَ جِئْنَ طَلَعَ الْفَجْرِيِّ فَأَمَرَهُ فَصَلَّى الْقُبْحَ  
 شُرَّاً تَاهَ مِنْ الْغَدَوِيِّ جِئْنَ رَادَ فِي الْقِلْنِ قَامَةً  
 فَأَمَرَهُ فَصَلَّى الْقَلْمَرَ شُرَّاً تَاهَ جِئْنَ رَادَ فِي الْقِلْنِ  
 قَامَتَانِ قَامَةً فَصَلَّى الْعَصْرَ.

روسائل الشیعہ جلد سوم

صفحہ ۱۱۵ (مطبوعہ تمہاراں جدید)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے معاویہ بن وہب روایت کرتا ہے۔ کہ آپ نے فرمایا۔ جبریل علیہ السلام ایک دن حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس نمازِ اوقات کے کراہی ہوئے۔ جب زوال شمس ہوا۔ تو اکر کہا۔ حضور! نمازِ ظہر ادا کیجئے۔ آپ نے ظہراً ادا فرمائی۔ پھر جب ہر چیز کا سایہ ایک مثل بڑھ گیا تو جبریل دوبارہ آیا۔ اور آپ نے نمازِ عصر پڑھنے کو کہا۔ آپ نے عصر ادا فرمائی۔ پھر عزوب سورج کے بعد حاضر ہو کر آپ سے نمازِ مغرب ادا کرنے کو کہا۔ آپ نے مغرب ادا فرمائی۔ سچھر شفق نہم، ہر نے پر حاضر ہو کر نمازِ عشاء پڑھنے کو کہا۔ آپ نے نمازِ عشاء ادا فرمائی۔ پھر جعفر صادق ہر نے پر حاضر ہوا۔ اور نمازِ جمعرت پڑھنے کو کہا۔ آپ نے وہ بھی ادا فرمائی۔ پھر جبریل دوسرے دن آیا۔ اور اس وقت ہر چیز کا سایہ ایک مثل ہو چکا تھا جبریل نے آپ کو نمازِ ظہر ادا کرنے کو کہا۔ آپ نے نماز ادا فرمائی۔

پھر دو شیل سایہ پڑھنے پر حاضر ہر کو اپ کرناز عصر پڑھنے کر کہا اپ نے اس وقت العصر ادا فرمائی۔

## ہندیب الاحکام

عَنْ إِبْرَاهِيمَ الْحَرْبِيِّ قَالَ سَأَلَتْهُ  
أَبَا الْحَسَنِ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ مَتَى يَدْخُلُ  
وَقْتُ الظَّهَرِ؟ قَالَ إِذَا أَرَى النَّاسُ فَقُلْتُ مَتَى  
يَخْرُجُ وَقَتْلَهَا؟ فَقَالَ مِنْ بَعْدِ مَا يَمْضِي مِنْ  
نَّوْمِ الْمَهَاجَرَةِ أَقْدَمَ إِلَيْهِ وَقْتُ الظَّهَرِ فَيُقْبَقِعُ  
لَيْسَ شَعْرِيْهِ فَلَمْ يَدْخُلْ فَقَتْلُ الْعَصْرِ؟  
فَقَالَ إِنَّ اخْرَجَ وَقْتُ الظَّهَرِ مُوَاقِلٌ وَقُلْتِ  
الْعَصْرِ۔

(ہندیب الاحکام جلد دوم صفحہ ۲۶۰)

فی اوقات الصدور - مطبوعہ تہران،

(طبع بدیر)

ترجمہ:

ابراهیم کوئی کہتا ہے کہ میں نے ابا الحسن موسی کاظم سے پوچھا جسرو  
ظہر کا وقت کب شروع ہوتا ہے؟ فرانے لگے۔ جب زوال شمس ہر  
بائی میں نے پھر پوچھا کہ اس کا آخری وقت کیا ہے؟ فرانے لگے  
جب سورج کوڑھے ہرے اتنا وقت ہو جائے کہ پار تدم سایہ  
لمبا ہو جائے۔ ظہر کا وقت دوسری نمازوں کی طرح کوئی لمبا چڑھا

نہیں ہے۔ میں نے پھر پچھا دو ت عصر کب شروع ہوتا ہے؟  
اپ نے فرمایا۔ غیر کا آنکھی وقت عصر کا ابتدائی وقت ہے۔

### فقہ امام جعفر صادق

وَقَالَ إِذَا حَكَانَ فِلْلُكَ مِثْلُكَ فَصَلِّ الظُّلْمَرَ  
وَإِذَا حَكَانَ فِلْلُكَ مِثْلُكَ فَصَلِّ الْعَصَرَ -

رقمہ امام جعفر صادق جلد اول صفحہ نمبر ۱۳

حدود والوقتات)

قرآن حکایہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ جب تیرسا یہ تیری ایک مشہور جائے۔ تو ظہر پڑھ۔ اور جب تیرسا یہ تیری دو مشہور جائے پھر نماز عصر دا کر۔

### نوت:

کوئی اہل تشیع میں سے اگر ان روایات کی بتاریں کرے۔ کہ نماز ظہر اور عصر کا وقت تو ایک ہی ہے۔ صرف ظہر کو مذکورہ وقت یعنی دو مشہور سایہ ہونے سے پہلے پڑھنا افضل ہے۔ یہ تاویل اس یہے باطل ہے۔ کہ فقہہ امام جعفر صادق نامی کتاب کے مذکورہ الصدور حوالہ سے پہلے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کا یہ قول بالتفصیر موجود ہے۔

لحلی صلواتہ وقتان و اقل الوقت افضلها۔ ہر نماز کے وقت ہیں۔ (یعنی اول و آخر وقت) اور شرمن وقت میں نماز ادا کرنا افضل ہے۔

ہذا نہ ہے بھی ان نمازوں میں سے ایک ہونے کی بنا پر اول و آخر وقت) اور شرعی اول وقت زوال شکس اور آخر وقت دو شکس سایہ ہونے تک ہے۔ دو شکس کے بعد نماز عصر کا وقت شروع ہلانا ہے۔ ایک شکس میں نماز قبر پڑھنا افضل ہے۔ اور عصر کا آخری وقت چونکہ نماض وقت ہے ماس یہے امام صاحب نے فرمایا۔ کہ نماز عصر دو شکس سایہ کے بعد ہی پڑھی جائے۔

### وسائل الشیعہ:

وَقَالَ الصَّادِقُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَلَكُوْنَ مَلَكُوْنَ  
مَنْ أَخْرَى الْمَغْرِبَ طَلَبًا لِفَضْلِهَا قَالَ وَقَيْلَ لَهُ أَنَّ  
أَهْلَ الْعِرَاقِ يُؤْخَرُونَ الْمَغْرِبَ حَتَّى تَشِيكَ  
النُّجُومُ فَقَالَ هَذَا مِنْ عَمَلٍ عَدُّ لِلَّهِ أَبِي  
الْحَقَّابِ -

(وسائل الشیعہ جلد سوم ص ۱۳۱، ابواب  
(المواتیت)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ جس نے مغرب کی نمازوں کی  
حوالہ ہونے کی عرض سے موخر کے پڑھی وہ ملکوں ہے وہ ملکوں ہے  
اپ سے کہا گی۔ کہ عراقی لوگ نماز مغرب بہت دیر سے پڑھتے  
ہیں۔ یہاں تک کہ ستارے جھلکانے لگتے ہیں۔ اپنے فرمایا۔  
یہ کام اپنے کے ایک دشمن ابوالخطاب کا ہے۔

## نوفٹ:-

روایت مذکورہ میں حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے اس شخص پر نسبت بھی جو مغرب کو تاخیر سے ادا کرتا ہے۔ اور اسے اللہ کے دشمنوں کا کام فرمایا۔ اس سے صوم ہوا۔ کہ نماز مغرب کا وقت رات کے شلت تک نہیں ہوتا۔ جیسا کہ اہل شیع کا خیال ہے۔ کہ مغرب اور عشاء دو قوں کا وقت ایک ہی وقت ہے۔ اگر ایسا ہی ہوتا۔ تو ستارے جملانے تک مغرب کرنے والے کو امام موصوف طعون نہ کرتے۔ اسی روایت سے اگے ایک اور حدیث بابیں الفاظ نامذکور ہے۔

سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ مَنْ  
أَخْرَى الْمَغْرِبَ حَتَّى تَشَبَّكَ النُّجُنُ مُرْمِنْ عَيْرِ عَلَيْهِ  
فَأَنَا إِلَى الْمَدِيرِ مُشَدَّدْ بَرْ بَرْ.

ترجمہ:

میں نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے گُنا۔ آپ نے فرمایا۔ جو شخص نماز مغرب کو ستارے جملانے تک دیر کر کے پڑھتا ہے۔ میں اس شخص سے اش کے ہاں بُری ہوں۔ اور بُریار ہوں۔

گویا حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ ایسے رُگن سے بُریاری کا انہصار فرار ہے ہیں۔ جو نماز مغرب کو دیر کر کے پڑھتے ہیں۔ اگر شلت رات تک نماز مغرب

کا وقت ہوتا۔ تو اس بیزاری کا یہ مطلب ہے امام صاحب دراصل نماز مغرب کرائیے وقت میں ادا کرنے سے منع فرمائے ہیں۔ جس وقت مغرب کا وقت رہتا ہی نہیں بلکہ عشاء کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ یہی اہل منت کا وقت ہے لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ اہل شیعہ آج بھی نماز مغرب کر ہوتے دیر سے بلکہ مغرب اور عشاء کو اکٹھا کر کے پڑھتے ہیں۔ اور اسی وقت پر جس پر امام جعفر صادق نے لعنۃ بھی پڑھتے ہیں۔ تو یہ لوگ امام کے نزدیک ملعون ہونے۔ اس لیے ہم کہتے ہیں۔ کہ ان کی فقہ خود گھری ہوئی ہے۔ نہ امام محمد باقر اور نہ ایام امام جعفر صادق رضی اللہ عنہما کی مرسومیات پر اس کی بنیاد رہتے۔

## لحن کریہ:

مذکورہ حوار جات سے یہ بات بالکل واضح ہو گئی۔ کہ پانچوں نمازوں کا اپنا اپنا وقت مقرر ہے۔ ان میں سے نماز ظہر کا اول وقت ازوال شمس سے شروع ہوتا ہے اور ایک شش یا دو شش تک رہتا ہے۔ یہی حضرت امیر اہل بیت فرمائے ہیں اور حضرت جبریلؑ اسلام نے جرأۃ فاتت بتائے وہ یہی تھے۔ اس وقت مقررہ میں ظہر کے علاوہ اس دن کی عصر پڑھنا ہرگز ہرگز درست نہیں ہے۔ سب کو نہ کہ اس کا اول وقت دو شش کے بعد شروع ہوتا ہے۔ یہی اہل منت کا سلک ہے۔ اور یہی امیر اہل بیت کا۔ ہمدا معلوم ہوا۔ کہ نماز ظہر اور عصر کے ان اوقات مقررہ پر اجماع ہے۔ اسی طرز مغرب کا وقت عزوب شمس سے شروع ہو کر غروب شفق تک مستقل وقت ہے اور غروب شفق کے بعد عشاء کا وقت شروع ہو کر صیعہ صادق تک باقی رہتا ہے۔ ان دو زمین کا وقت بھی میلحدہ میلحدہ ہے۔ اگر ان دونوں کا وقت بھی ایک ہی ہوتا۔ تو مغرب کو تاخیر سے پڑھنے والا ملعون اور خدا کا دشمن کیوں ہوتا۔؟

حضرت اُمراہ بیت کے ارشادات آپ حضرت نے ملاحظہ کیے۔ اور اوقات نماز کے مسئلہ پر اہل شیع کے خیالات اور میں بھی آپ ملاحظہ کر چکے صاف صادق رضی اللہ عنہ کے ارشادات و فرائیں کا مجموعہ کا نام تو ہو سکتا ہے۔ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے اوقات نماز کے بیان فرمائے میں کہی تلقینہ سے کام ہیں یہاں کیونکہ وہ دو تلقینہ کا دورہ نہ تھا۔

ان حوار جات سے معلوم ہوا کہ اہل شیع نماز ایسی اہم عبادت میں بھی جھوڑ پھیرتے ہیں۔ اور اسانی سماش کرنے کے درپے ہیں۔ نہہ اور عصر کو ملا کر اور غربہ دعشاء کو جمع کر کے پڑھ دیا۔ یہ اسانی ہی تھی جس نے انہیں اپنے اماموں کے نظر سے دور کر دیا۔ اسی طرح کی اasanیاں آپ مسئلہ پر وہ میں بھی پڑھ چکے ہیں۔ صرف دو عضو مقابل ستر ہیں۔ ان میں سے ایک کا تخریب کھڑ پر وہ ہو گیا۔ دوسرے پر ماتحت کھڑکہ لو۔ تو صاحب شرم و حیاد بن جاؤ گے حقیقت یہی ہے۔ کہ کوئی بھی حقیقت سیم ان تنقیفات کرتی ہیں کرتا۔ اس لیے یہ کہنا بحق ہے۔ کہ ”فقہ جعفری“، ذرا رہ ابو بصیر اینہ ملکپنی کی بنائی ہوئی ہے۔ اور دھوکے سے اس پر مہر امام جعفر صادق کی نگادی گئی ہے۔

فاعتبر و ایا اولی الابصار

# اعتراض

ظہر و عصر و مغرب و عشاء کو جمع کرنے کا ثبوت اہل سنت

کی کتابوں میں موجود ہے۔ پھر تم پر اعتراض کیوں؟

جب اہل نیشیع پر یہ اسلام لگایا جاتا ہے۔ کہ تم ظہر و عصر کو اکٹھا پڑھ کر الامغرب و عشاء کو جمع کر کے اپنے اٹر کی مخالفت کرتے ہو۔ اور ایسی بات کرتے ہو۔ جس کا کوئی ثبوت نہیں۔ تو وہ اس کے جواب میں ہماری کتب احادیث کا حوالہ میں کرنے ہکتے ہیں۔ کہ ان نیازوں کے جمع کرنے کا مسئلہ تو اہل سنت کی اپنی کتابوں میں بھی موجود ہے۔ ملاحظہ ہو۔

مسلم مشریف

عَنْ أَبْنِ شَهَابٍ قَالَ أَخْبَرَنِي سَالِمُ بْنُ عَبْدِهِ أَنَّ أَبَّاهُ قَالَ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَفْجَدْتُهُ التَّيْرِيفَ السَّمِيرِيَّ فِي حِرْمَةِ مَلْوَةِ الْمُقْرِبِ

حَتَّى يَجْمِعَ بَيْنَهُمَا وَبَيْنَهُمَا مَسْلُوَةُ الْعِشَاءِ -

(مسلم شریف جلد اول ص ۲۲۵)

ترجمہ:

ابن شہاب کہتے ہیں۔ کہ مجھے سالم بن عبد اللہ نے اپنے بیوی کی  
یک بات بتائی۔ وہ یہ کہ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا  
کہ جب آپ کو فرمیں جلدی ہوتی تھی۔ تو نماز مغرب کو مُخْرِی کرتے  
تھے۔ یہاں تک کہ مغرب اور عشاء کو جمیع کریلتے تھے۔

## فاطمی شریفہ

عَنْ أَبْنِ شِهَابٍ عَنْ أَبِي بْنِ مَايَّا حِكْمَةً قَالَ كَانَ  
رَسُولُ اللَّهِ مَسْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَرْتَهُ  
قَبْلَ أَنْ تَرِيَقَ الشَّمْسَ أَخْرَى الظُّلُمَرِ إِلَى وَقْتِ الْعَصْرِ  
شَمْرَنَرَلَ فَجَمِيعَ بَيْنَهُمَا فَإِذَا أَرَأَيْتِ الشَّمْسَ قَبْلَ  
أَنْ يَرْتَهِلَ مَسْلَى الظُّلُمَرِ ثَرَرَ حَبَّ -

(مسلم شریف جلد اول ص ۲۲۵)

مطبوعہ الامراء (کراچی)

ترجمہ:

ابن شہاب حضرت انس بن مالک سے روایت کرتے ہیں۔ کہ  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب سورج ڈھننے سے قبل کہیں جانے کا  
اراود فرماتے۔ تو نہر کو عصر کے وقت تک مُخْرِی کرتے۔ پھر سورج  
سے اُتر کر دونوں کو جمیع کر کے پڑھتے۔ اور جب سورج ڈھننے کے بعد

ارادہ سفر ہوتا۔ تو سفریں جانے سے قبل نماز ظہر اور مغربیتے۔ پھر سوراہ حکمر سفر پر دو اندہ ہو رجاتے۔

## طریق استدلال:

ان دونوں احادیث میں دونمازوں کو اکٹھا کر کے ادا کرنا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ثابت ہو رہا ہے۔ ہم بھی تو ظہر و عصر اور مغرب و عشاء کے جمیع کے قائل ہیں۔ جن کا ان دونوں احادیث میں ذکر ہے۔ ہند اگر قابلی اعتراض بات ہے۔ تو پھر اہل سنت کی کتب حدیث کی ان روایات پر بھی اعتراض ہونا چاہئے۔

## جواب:

اہل تشیع کا یہ اعتراض بظاہر کارگر نظر آتا ہو گا۔ لیکن ان احادیث اور ان کے مذکورے میں کوئی دوہرائی و تکرار نہیں ہے۔ جیسا کہ ہم نے گذشتہ اور اس میں کتب شیعہ سے یہ بات ثابت کی ہے کہ ان کی فقرہ میں ظہر اور عصر کا وقت ایک ہی وقت ہے اور مغرب و عشاء کا وقت بھی ایک ہی وقت ہے۔ تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ اول اور آخر بھی دونوں کا ایک ہی ہے۔ اب جبکہ ان کی فقرہ میں ظہر و عصر کا وقت ایک ہی ہے۔ تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ زوالِ شمس کے بعد ظہر پڑھیں وہ بھی جائز اور عصر پڑھیں وہ بھی جائز۔ لیکن عصر کا وقت ظہر میں اور ظہر کو وقت صحر میں پڑھنے سے کوئی خرابی نہیں ہو رگی۔ دونوں ادا ہو جائیں گی۔ اس کے برخلاف ائمہ تابعیت اور اہل سنت کے نزدیک ہر نماز کا اول و آخر اپناؤنے کا وقت مقرر ہے۔ سرکار رفعت علی ملی علیہ السلام نے سفر کے وقت جن دونمازوں کو جمیع فرمایا۔ اس کی صورت

یہ ہے کہ نماز ظہر کو اول وقت کی بجائے اپنے اس کے آخری وقت میں ادا کیا اور اس کے ساتھ ہی مہمن عصر کا اول وقت شروع ہو جانے کے باعث اسے اول وقت میں ادا فرمایا۔ یوں دیکھنے میں یہ دونوں نمازیں اکٹھی پڑھی جاتی نظر آہی ہیں۔ لیکن درحقیقت ان میں سے ہر ایک کو اپنے وقت میں ہی ادا کیا گیا ہے۔ اسے جمع صوری کہتے ہیں۔ حدیث پاک کے افاظ پر ذرا غدر کریں۔ **أَخَرُ الظُّهُرَ إِلَى وَقْتِ الْعَصْرِ**، اپنے ظہر کو وقت عصر تک مُؤخر فرمایا مطلب یہ کہ وقت عصر شروع ہی ہوا چاہتا تھا۔ اور نماز ظہر کے آخری لمحات تھے کہ اپنے نماز ظہر ادا فرمائی۔ اب اس نماز ظہر کو کون کہے گا۔ کہ یہ عصر کے وقت میں پڑھی گئی۔ بلکہ بات وہی ہے کہ نماز ظہر خری وقت میں اور نماز عصر بیندالی وقت میں اپنے ادا فرمائی۔ اس لیے ہر نماز کی اور یہی اپنے وقت میں ہوئی۔

اب ان احادیث کو سامنے رکھیں۔ اور فقہ جعفریہ کی جمیع میں اصولوں میں کو سامنے رکھیں۔ دونوں میں نثری اتحاد کی وجہ نظر آئے گی۔ علاوہ ازیں اہل شیعہ جب ظہر اور عصر کا ایک ہی وقت کہتے ہیں۔ تو ان کے نزدیک اگر وہ پھر ڈھلنے پر کسی نے نماز عصر پڑھ لی۔ تو ہو جائے گی۔ لیکن اہل سنت کے ہاں یہ نماز عصر ہرگز ادا نہ ہوگی۔ لہذا معلوم ہوا۔ کنسانی اور مسلم کی مذکورہ روابط اہل شیعہ کا اپنے مسلک پر استدلال کرنا غلط ہے۔

(فَاعْتَبِرْ قَائِمًا أَوْ لِي الْأَبْصَارِ)

# اعتراض

اہل سنت نے ان مذکورہ دو احادیث میں وہ و نمازوں کو جمع کرنا دو جمع صوری، سے تعبیر کیا ہے۔ اور یہ تاویل یا تعبیر، آخر القُطُلَهُ، کے الفاظ سے نکالی۔ ہم تہاری کتابوں میں سے ایسی احادیث دکھان سکتے ہیں جن میں یہ لفظ موجود نہیں۔ لہذا ان روایات میں وہ جمع صوری، مراوہ ہو گا۔ بلکہ جمع حقیقی مراوہ اور یہی ہم ایشیع کا مذکوب ہے۔ حدیث ملاحظہ ہو۔

## نسائی شریف

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ صَلَّيَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ مَوْيَيْنَةٍ مَّا يَنْبَغِي لَهُ مِنْ شَيْءٍ  
جَمِيعًا۔

نسائی شریف جلد اول صفحہ نمبر ۴۷  
مع الحواشی الجديدة (۲)

ترجمہ:

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ میں نے

دریزہ منورہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ آٹھ اور سات رکتیں جمع کر کے پڑھیں۔

اس حدیث پاک میں آٹھ اور سات کی تفصیل موجود نہیں یعنی ہو سکتا ہے کہ یہ پندرہ رکتیں صرف عشاء کی ہوں یا مغرب کی سات اور عشاء کی آٹھ ہوں۔ اس کی وضاحت ایک دوسری حدیث پر کرتی ہے۔

### مسلم شریف

عَنْ جَابِرِ بْنِ زَيْدٍ عَنْ أَبِنِ عَبَّادٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْمَدِيْنَةِ سَبِيعًا فَتَمَانِيًّا الظَّهَرَ وَالْعَصْرَ وَالْمَغْرِبَ وَالْعِشَاءَ۔

(مسلم شریف جلد اول صفحہ نمبر ۲۴۶)

ترجمہ:

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دریزہ منورہ میں سات اور آٹھ رکعتات کٹھی پڑھیں۔ یعنی چار ظہر، چار عصر، میں مغرب اور پانچ عشاء کے فرض۔

اس حدیث پاک میں جمع میں الصلوٰت میں موجود ہے۔ اور ان دونوں میں سفر کی کوئی تیزیں لگائی گئیں۔ اور علاوہ ازیں یہ بھی کہیں ذکر نہ ہوا کہ آپ نے ایک میانگو موثر کر کے دوسری کے اول وقت کے ساتھ پڑھ دیا۔ جسے جمع صوری کہا گیا ہے۔ یہ تو دونمازوں میں ہو سکتا ہے مسلم شریف کی ذکر ہوئیہ حدیث میں تو ظہر، عصر، مغرب اور عشاء کو کٹھا کر کے پڑھتے کا ذکر ہے۔ تو صدم ہوا کہ جمع صوری اور سفری دونوں باتیں

ان احادیث کی رو سے ثابت ہیں ہمیں۔  
ہمذاہم اہل تشیع کا ملک اہل سنت کی کتابوں سے ثابت ہے کہ وہ فمازوں  
کو اکٹھا کر کے پڑھنا چاہے سفر ہو یا اقامت ہر طرح درست ہے۔ اس لیے وہ کتابوں  
اور تعبیر حرب پسلی احادیث میں کی گئی تقابل قبول نہ ہو گی۔

### جواب

ان احادیث میں بھی جس سے فراہم جسم صوری ہی ہے۔ جمع حقیقی ہیں اس  
کا فیصلہ تب ہو سکتا تھا کہ معتبر مسلم شریف کی حدیث مکمل ذکر نہ تھا۔ پوری حدیث  
کے الفاظ یہ ہیں۔

### نسائی شریف

عَنْ جَابِرِ بْنِ زَيْدٍ عَنْ أُبْنِ عَبَّاِسٍ صَدَّيقٍ مَعَ الشَّيْقِيِّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْمُدِيْنَةِ تَمَانِيًّا جَيْبِيًّا  
وَسَبِيْعًا جَمِيْعًا أَخْرَى الظَّهَرَ وَعَجَلَ الْعَصْرَ وَ  
آخِرَ الْمَغْرِبَ وَعَجَلَ الْعِشَاءَ۔

نسائی شریف ص ۶۲ جلد اول من الموسی

(الجدید ۵)۔

ترجمہ:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ سورہ میں آٹھ رکعت اکٹھی اور سات رکعت  
اکٹھی ادا فرمائیں۔ نہ کوئی موخر کر کے چار اس کی اور عصر کو جلدی ادا کر کے چار  
اس کی یہ آٹھ اکٹھی پڑھیں۔ اور سات اکٹھی اس طرح کا منزب کی تین رکعت

موخر اور عشا کی چار ملدي پڑھیں۔

قارئین کرام! ناسی شریف کی پوری حدیث نے بات واضح کر دی کہ مسکار دو عالم میں اشریف مسلم نے دو دو نمازوں کو اکٹھا فرور کیا۔ لیکن وہ اس طرح کرایک کو اس کے آخری وقت میں اور دوسری کو اس کے اول وقت میں ادا فرمایا۔ آپ بتلا ہیئے۔ کہ ایسا کہنے جمیع صوری ہے یا جمیع حقیقی؟ مترقب اگر پوری حدیث نقل کر دیتا۔ تو اس کا مدعای شایستہ نہ ہو سکتا تھا۔ اس لیے بقیتے الفاظ سے مطلب بن سکتا تھا۔ وہ لے لیئے۔ اور ایقید کو ہضم کر دیا۔ یہ استدلال کچھ ایسا ہی ہے۔ جیسا کوئی بھنگی اور افیون ہرروں کا عادی ہے۔ کہ ائمہ تعالیٰ نے فرمایا۔ لَا تَنْقُرْ بَعْدَ الْقَدْلَةِ نمازو کے قریب مت جاؤ۔ ہم ائمہ تعالیٰ کے اس فرمان پر عمل کر کے نمازو کے قریب نہیں چاہتے۔ تو جس طرح انہوں نے دو و آنٹھر مسٹھاری، ہضم کر دیا تھا۔ اسی طرح شیعہ مترقب ناسی شریف میں موجود حدیث کے آخری الفاظ ہر پر کر گیا۔ یہ بھنگیوں والا استدلال ہے۔ اس کی وقعت ہو سکتی ہے۔

فَاعْتَدُرُ وَايَا اَوْلَى الْابْصَارِ۔

# اعتراض

عرفات میں ظہر و عصر اور مزدلفہ میں  
مغرب و عشاء دونوں کو سنی جمع کرتے ہیں

اگر ظہر و عصر کو جمع کرنا اور مغرب و عشاء کو اکٹھا پڑھنا جائز نہیں تو اس سنت کی کتب میں دورانِ حجج میدان عرفات میں ظہر و عصر کو ایک وقت میں جمع کر کے پڑھنا اور مقامِ مزدلفہ میں مغرب اور عشاء کو جمع کر کے پڑھنا کیوں نکر درست ہو گیا؟ اہل سنت کی کتابوں میں لکھا ہے کہ یہ جمع نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے نہیں کیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی وہی اذکارات لگاؤ گے جو ہم جمع کرنے والوں پر لگاتے ہو۔؟ حوالہ جات ملاحظہ ہوں۔

## ذائق شریعت

حَدَّثَنَا جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِهِ أَنَّ جَاءَ رَبِّنِيَ عَبْدَ اللَّهِ  
قَالَ سَارِرَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

حَقِّ الْأَنْوَارِ فَوْجَدَ الْقُبَّةَ قَدْ ضَرَبَتْ لَهُ سِمْرَةَ فَتَرَأَ  
بِهَا حَتَّى إِذَا أَخْفَى الشَّمْسَ مَرَّ بِالْفَصْوَانِ فَوَجَدَتْ لَهُ  
حَقِّ رَادَ اسْتَعْنَى إِلَى بَطْنِ الْوَادِيِّ خَطَبَ التَّامَّ لَهُ أَذْنَ بِلَالَّ  
تَمَّا قَامَ فَصَنَى الظَّهَرَ تَمَّا قَامَ فَصَنَى الْعَصْرَ وَلَمْ  
يُصِّنَ بَيْنَهُمَا شَيْئًا۔ (السائل شریف جلد اول ص ۶۲ میں الموسی  
(الجباریہ)

ترجمہ:

جاپر بن عبد اللہ رضی اشہد عز کہتے ہیں۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پڑتے چلتے،  
روروان ہی یعنی اورفات میں تشریفیت میں آئے۔ وہاں آپ نے اپنے  
یہ نسب شدہ ایک خیمہ پایا۔ جو مقامِ مُرْثَہ میں تھا۔ آپ سواری سے  
اُترے۔ جب زوالِ شمس ہو گیا۔ تو آپ نے اپنی سواری و فھروا۔  
پر پالان و دیتہ رہ لگا کہ تیار کرنے کا حکم دیا۔ جب وہ تیار ہو گئی۔ تو آپ  
اس پر سوار ہو کر بطنِ وادی پہنچے۔ یہاں آپ نے لوگوں کے خیطاب  
فرمایا۔ اس کے بعد حضرت بلال نے اذان دی اور اقامت کی۔  
حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نمازِ ظہر ادا فرمائی۔ پھر حضرت بلال رضتے  
اقامت کی۔ تو آپ نے نمازِ عصر ادا فرمائی، ان۔  
دو نمازوں کے درمیان آپ نے کوئی اور نماز نہ پڑھی۔

### مسلم مشریف

يَقُولُ دَفَعَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ عَرْفَةَ  
حَتَّى إِذَا كَانَ بِالشَّيْعَبِ نَزَلَ قَبَلَ كَذَّ تَوْصَنَا وَلَمْ

بَيْسِيْعُ الْوُصُوْعَ فَقَدْلَتْ لَهُ الصَّلَوَةُ قَالَ الصَّلَوَةُ أَمَامَكَ  
فَرَكِيْتَ فَلَمَّا جَاءَهُ الْمُرْدَلِفَةَ تَرَلَ فَتَوَضَّأَ فَأَسْبَعَ  
الْوُصُوْعَ ثُمَّ أَقْيَمَتِ الصَّلَوَةُ فَصَلَّى الْمَغْرِبَ ثُمَّ أَنْاَخَ  
كُلَّ إِنْسَانٍ بَعِيْنَهُ فِي مَنْزِلِهِ ثُمَّ أَقْيَمَتِ الْعِيْشَاءُ  
فَصَلَّاَهَا وَتَعْرِيْصَلَّ بَيْنَهُمَا شَيْئًا۔

(مسلم شریف جلد اول ص ۲۱۲)

قِنْجَمَاتْ :

حضرت اسامہ بن زید بیان کرتے ہیں۔ کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم عرفات سے واپس نشریف لائے۔ تو راستے میں ایک گھاٹی میں سواری سے بیچے از کراپ نے پیش اب مبارک کیا۔ پھر ادھورا سا دھوکیا۔ میں نے عرض کیا۔ نماز کا وقت ہرگیا ہے۔ فرمایا۔ آگے پل کر پڑھیں گے۔ جب مزدانت نشریف لائے۔ تو سواری سے از کر مکمل دھوکریا۔ پھر اقامت کی گئی۔ اپنے نماز مغرب پڑھی۔ پھر تمام دو گوں نے اپنے اوت بٹھا دیئے۔ پھر عشاء کی اقامت ہوئی اور اپ نے نماز عشاء ادا فرمائی۔ ان دونوں نمازوں کے درمیان اپنے کوئی نماز نہ پڑھی۔

ان دونوں احادیث میں واضح طور پر موجود ہے۔ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظہرو عصر کو حاکر پڑھا۔ اور ان دونوں میں کسی نفسی نمازو عینہ سے بھی فرق نہیں۔ اسی طرح مغرب اور عشاء کو جمیع فرمایا۔ یہ دونوں جمیع صوری ہیں بن سکتیں۔ کیونکہ یہاں ظہر کے وقت میں عصر ادا کی گئی۔ اگر ظہر کے آخری وقت میں ظہر اور عصر کے ابتدائی وقت میں عصر ادا کی جاتی۔ تو جمیع صوری کا احتمال ہر سکتا نہ تھا لیکن یہاں

یہ احتمال ہرگز نہیں ہو سکتا۔ اسی طرح مغرب و عشاء کو عشاء کے وقت میں ادا فرمائے کا معاشر بھی ہے۔

لہذا ان دونوں احادیث سے ثابت ہوا کہ اہل سنت کے ہاں بھی عرفات میں فہر و عصر کو اور مزدلفہ میں مغرب و عشاء کو جمیع کیا جاتا ہے۔ تو پھر ایسی ہی جمیع پر اہل شیعہ پر اعتراض کیوں؟

### جواب:

میدانِ عرفات اور مزدلفہ میں دونوں نمازوں کا جمیع کرنا اور اس پر اہل شیعہ کا ہر وقت اور روزانہ ان نمازوں کو جمیع کرنے کا تیاس کرنا قواعد و اصول کے باخل خلاف ہے۔ اس سلسلہ میں ذرا تفصیل سے بات کرتے ہیں۔

ا۔ عرفات اور مزدلفہ میں نماز کے اوقات میں ہم نے کوئی تبدیلی نہیں کی بلکہ ہر نماز پسند اپنے وقت پر ادا ہوئی ہے۔

وہ اس طرح کہ میدانِ عرفات میں ہمارے نزدیک عصر کا وقت نظر کے ادا کرنے کے بعد شروع ہو جاتا ہے۔ بخلاف عام حالات کے کہ ان میں عصر کا وقت دو شل سایہ بڑھنے پر شروع ہو جاتا ہے۔ اسی طرح مزدلفہ میں مغرب کا وقت عشاء کی طرف منتقل ہو جاتا ہے۔ اس نے یہ ان دونوں مقامات پر نمازوں نہیں بلکہ نمازوں کے اوقات آگئے یعنی ہو گئے ہے میں۔

ب۔ ان دونوں مقامات میں اگر کوئی شخص نماز عصر کو عام حالات کے وقت کے مقابلے یعنی دو شل سایہ بڑھنے پر پڑھے گا۔ تو وہ اگنہ کار ہو گا۔ یہ اگنہ اسی وجہ سے ہے۔ اور مغرب کا اگر مزدلفہ کے راستے میں مغرب کے عام وقت کے مقابلے پڑھتا ہے۔ تب بھی اگنہ کار ہو گا۔ یہ اگنہ اسی وجہ سے ہے کہ

اس نے نماز کو ان مقامات کے مخصوص وقت میں ادا کیا۔ اس سے بھی معلوم ہوا کہ اُن ان نمازوں کے اوقات تبدیل ہو گئے ہیں۔

ج - مسافر اگر دوران سفر نہ کر نہ لہر کے وقت یعنی زوال شمس کے بعد پڑھتا ہے۔ اور عصر کو دو شل گزرنے پر پڑھتا ہے۔ تو اہل کشیع اس کو کہا گا کہ نہیں کہتے۔ قوام سے معلوم ہوا۔ کہ ان نمازوں کے اوقات وہی ہیں جو اوقات و سفر میں عام حالات میں مقرر ہیں۔ لہذا اب ان نمازوں کو جمع کرنا نماز کو دوسری نماز کے وقت میں پڑھنا ہے۔ یہ نہیں کہ نماز کا وقت ہی تبدیل ہو گیا۔ نماز کا وقت تبدیل ہو جانا اور نماز کو دوسری نماز کے وقت میں ادا کرنا ان دو ترین میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔

د - عرفات اور مزدلفہ میں دو دو نمازوں کو اکٹھا کر کے پڑھنا اس لیے جائز ہے کہ اس بارے میں نص موجود ہے۔ اور ازروے عقل یا اجماع درست نظر نہیں آتا گریا یہ اجتماع خلاف تیاس ہے۔ اگر اس کے لیے واضح نصیحت ہوتی تو یہ ہرگز جائز نہ ہوتا۔ اس لیے ان نمازوں کے جمع کرنے پر عام حالات کی نمازوں کیاں کرنا باطل ہے۔

ر - چونکہ عرفات اور مزدلفہ میں نمازوں کا جمع کرنا خلاف تیاس ہے اس لیے قاعدہ کے مطابق یہ جمیں انہی شرائط کے تحت ہو گی۔ جو اس کے جواز کی نص میں موجود ہیں۔ وہ شرائط یہ ہیں۔

اُول:

دو نمازوں نمازیں با جماست ادا کی جائیں۔ لہذا اگر کسی نے اسکے ہی نہ کر دیا تو اب اسی وقت عصر ادا کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ کیونکہ مخصوصاً نہیں

نے یہ نمازوں بامسیت اگئی فرمائی تھیں۔

### دوہر:

ان نمازوں کی امامت کے فرائض سرانجام دینے والا حالتِ احرام میں ہو۔ کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم حالتِ احرام میں تھے۔

### مسوہ:

امام بھی عام امام نہ ہو۔ بلکہ حاکم وقت یا اس کا فائدہ ہو۔ کیونکہ نبی کریم میں اور علیہ وسلم تمام موجود حضرت پر نبی ہونے کے ساتھ ساتھ صاحب امر بھی تھے۔

### چھارہر:

اسی ترتیب کے ساتھ نبی پیغمبر اور پھر اس کے تسلی عصر کی جماعت ہو۔  
 ان شرائط پر پورا نہ اترتے والا ہر نماز کو اس کے مخصوص وقت میں ادا کرے گا۔ اُسے جیسے کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ گویا عفافت اور مزونہ میں دو نمازوں کو اکٹھا کرنا چونکہ خلافت قیاس تھا۔ یہ کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا کیا کہ اس لیے جن حالات و کیفیات میں آپ نے یہ جیسے کیا۔ انہی حالات و کیفیات کے ساتھ یہ جمیع کرنا بائی مہوگا۔ یہی شرط اور پابندیاں اہل سنت کی کتب نویسیں موجود ہیں۔

### ہدایہ

وَلَا يُنْهِيَنَّهُ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى أَنَّ التَّقْدِيرَ عَلَى

جِدِیْدِ الْقِیَامِ عُرِفَ فِیْمَاذَا كَانَتِ الْعَصْرُ  
مَرْتَبَةً عَلَیْهِ مُؤَذَّنَیْ بِالْجَمَاعَةِ مَعَ الْأَمَامِ  
فِیْحَالَةِ الْإِحْرَامِ بِالْحَجَّ فَیَقْتَصِرُ عَلَیْهِ تَمَرَّلَ بَعْدَ  
مِنِ الْإِحْرَامِ بِالْحَجَّ قَبْلَ الرَّوْایَلِ فِیْ رِوَایَةِ تَقْدِیْمِ عَلَیْهِ  
لِلْإِحْرَامِ عَلَیْهِ قُتْبُ الْحَجَّ وَ فِیْ أُخْرَیْ يُحَكَّمُ فِیْ  
بِالْتَّقْدِیْمِ عَلَیْهِ الصَّلَاۃِ لِأَنَّ الْمَقْصُودَ هُوَ  
الصَّلَاۃُ -

رہایہ اولین کتاب الحج و توفیعات  
(ص ۲۲۵)

ترجمہ:

ام عظیم ابوحنیفہ حنفیہ اشہد علیہ کہنا ہے۔ کہ عزفات میں نماز عصر کو ظہر کے وقت کی طرف مقدم کرنا غلط تیکا سی ہے۔ اس کا جائز ہونا اس صورت میں ہی ہو گا۔ جب عصر کو ظہر کے بعد ترتیب وار پڑھا جائے اور اس کو جماعت کے ساتھ دا کیا گیا ہو۔ اور امام حالت احرام میں ہو۔ لیکن اس نے حج کے لیے احرام باندھا ہوا ہو۔ لہذا ان تیوڑو و شرائط پر یہ تقدیم عصر موتوف رہے گی۔ پھر حج کے لیے احرام باندھا ہوا ہونا۔ یہ ایک روایت کے مطابق زوال شمس سے پہلے ہونا ضروری ہے۔ تاکہ حج کے وقت سے احرام کا مقدم ہونا پایا جائے۔ لیکن ایک قصہ روایت میں ہے کہ نماز سے پہلے احرام میں ہوتا ضروری ہے۔ ملچا ہے زوال شمس کے بعد ہی ہو۔ کیونکہ مقصود نماز ہے۔ اور وہ احرام کے بعد ہی ہو گی۔

## عنایہ

(وَلَا يُبَحِّفَ حَنِيفَةً أَنَّ التَّقْدِيرَ لِلَّهِ وَكُلُّ مَاتَحَانَ  
شَرْعَمُكَ عَلَى خِلَافَتِ الْقِيَامِ بِالْتَّقْرِيرِ يُفْتَصَرُ عَلَى  
مَوْرِدِهِ - ۹۵)

(عنایہ شرح البمایہ جلد دوم ص ۱۴۵ -  
مطبوعہ مصر احمد جلد داہی)

ترجمہ:-

(صاحب ہرایہ نے امام اعظم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا جو فہرست پیش کیا کہ  
عرفات میں عصر کو مقدم کرنا خلاف تیاس ہے۔ اس کی تشرییک میں صاحب  
عنایہ نے لکھا ہے کہ) ہر وہ مسئلہ اور حکم جو جائز تو ہو سکن خلاف تیاس  
نہ کے درایہ اس کا جواز ہو۔ تو وہ ابھی قیود رو شرائط پر محدود در ہے گا۔  
جو اس وقت پائیں گیں۔

# فِي حِفْظِ حَسَنَةٍ

## میں سیاہ لباس کا حکم

قارئین کرام بیو ایک مشاہدہ ہے۔ اور اس سے انکار ہرگز بھن نہیں۔ کہ اہل کشیعہ بالعموم اور محروم الحرام میں بالخصوص سیاہ لباس پہنتے ہیں۔ اور اسے وہ امر اہل بیت کا پسندیدہ امر سمجھتے ہیں۔ اور اس کے جواز کے لیے طرح طرح کے دلائیں بھی پیش کرتے ہیں۔ اس لیے ہم نے ضروری سمجھا۔ کہ جنذب حوارجات اس پر بھی پیش کر دیئے جائیں۔ تاکہ اہل بیت کے سیاہ لباس کے بارے میں ارشادات کا علم ہو سکے۔ حوارجات ملاحظہ ہوں۔

### حدیث ۲: تحفۃ العوام

وارد ہے کہ راوی نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا۔ کہاں ٹوپی پہن کر نماز پڑھوں فرمایا وہ لباس ہے جہنم کا۔ دوسری حدیث میں فرمایا۔ نہ ہے۔ وہ جامہ فرعون کا ہے۔ (تحفۃ العوام بدر الدامت باب گیر حوان۔ بیان میں چہل صورت کے مطہر و فکر شر قدم)

### حدیث ۳: فروع کافی

عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ نَبِيِّهِ الْمُسَلَّمِ قَالَ فَلَمَّا قَدِمَ لَهُ أُصَلَّى

فِي الْقَلْنَسُوَةِ السَّوْكَوَةِ فَعَالَ لَا تُصَلِّ فِيهَا فَإِنَّهَا  
لِبَاسٌ أَهْلِ الْمَتَارِ

۱۱- فروع کافی جلد سوم ص ۳۰۳ کتب الصوڑة

باب ابلیس مطبوعہ تہران (جدید)

۱۲- من لا يحضر الفقيه جلد اول ص ۸۰ (طبع قدیم جلد

ص ۱۶۳ طبع جدید)

۱۳- عمل الشرائط باب ۲۵ ص ۳۶ مراصر

(الی من ابیها لا تجوز الصلوۃ فی سواد)

۱۴- تہذیب الاحکام جلد دوم ص ۲۱۲ مطبوعہ

تہران (طبع جدید)

تجھاں:

راوی کہتا ہے۔ میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے پوچھا کیا میں  
کافی ٹوپی پہن کر نماز پڑھ سکتا ہوں؟ فرمایا اُسے پہن کر نماز پڑھنا وہ  
یقیناً دو ذخیروں کا باباں ہے۔

حدیث ع:

رَوِيَ أَشْمَاعِيلُ بْنُ مُسْلِمٍ عَنِ الصَّادِقِ عَنْ عَدَيْبِ الْمَلَامِ أَنَّهُ قَالَ  
أَوْلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ إِلَى شَيْعَةِ قَنْ آتَيْتَ أَعْدَاءَهُ قُلْ لِلَّهِ مُعِينُ  
لَا يَكُسُورُ الْمَبَاسَ أَعْدَاءَهُ فَلَا يَطْعِمُهُ أَعْدَاءَهُ فَ  
وَلَا يَسْكُنُوا مَسَالِكَ أَعْدَاءَهُ فَيَكُونُوا أَعْدَاءَهُ  
فَيَكُونُوا أَعْدَاءَهُ مَكَاهِمَ أَعْدَاءَهُ فَأَمَّا نَسْ

السَّوَادِ لِلْقِيَّةِ فَلَدَأْتُهُ عَنْهُ.

داسِن لایحضره القییہ جلد اول ص ۶۳ (مطبوعہ  
تہران طبع جدید)

۱۷۔ علل الشرائع باب ۲۵ ص ۲۸

العلة التي من أجلها لا تجوز الصلوة  
فـ سواد (مطبوعہ تہران جدید)

۲۰۔ وسائل الشیعہ جلد سوم ص ۲۰۹  
(کتاب الصوۃ الحنفیہ)

ترجمہ:

امامیں بن حیم نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت  
کی کہ انہوں نے فرمایا۔ اسٹر تعالیٰ نے اپنے ایک پیغمبر کی طرف یہ وحی  
بھیجی۔ وہ تمام مومنوں کو کہہ دو کہ تو میرے دشمنوں کا باس پہنیں۔ نہ ان  
کے کھانے کھائیں اور نہ آہی ان کے راستوں پر پہنیں۔ اگر انہوں نے یہ  
کام نہ چھوڑے۔ تو ان دشمنوں کی طرح یہ بھی میرے دشمن ہوں گے۔  
یہ حال کا لے کر میرے تقییہ کرتے ہوئے پہن یعنی میں کوئی گناہ نہیں۔

### عمل الشرائع

عَنْ أَبِي يَعْصِيْرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْهُ السَّلَامُ  
قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ جَعْدِيْرٍ عَنْ أَبِي شِعْرَابِ  
الْمُتَّمِّيْنَ عَنْ عَدَيْبِ السَّلَامِ قَالَ فِيمَا عَلِمَ

أَصْحَابَهُ لَا تَلِسُوا السَّوَادَ فَنَّاثَهُ لِبَاسُ  
فِرْعَوْنَ -

(عمل الشرائع باب ۵۵ ص ۲۲۰)

ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اثر عنہ سے ابو بصیر روایت کرتا ہے کہ اہم موصوف نے اپنے آبا اور اجداد کے واسطے سے حضرت علی المرتضی رضی اثر عنہ کی ایک حدیث بیان فرمائی۔ وہ یہ کہ حضرت علی المرتضی نے اپنے ساتھیوں کو اس بات کی تعلیم دی۔ کہ کامے کپڑے نہ پہننا۔ کیونکہ یہ فرعون کا بابس تھا۔

## عمل الشرائع

بَابٌ ۵۶ الْعَلَّةُ الْتَّيْنِ مِنْ أَجْلِهَا لَا تَجُوزُ الْمُتَلْقَوْةُ فِي سَوَادِ  
عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَدَنِيَهُ التَّلَامُ قَالَ قَدْرُتُ لَهُ أَصَلَّى فِي  
قَدَنْسُوَةِ السَّوَادِ ؟ قَالَ لَا تَصَرِّفْ فِيهَا فَنَّاثَهَا  
لِبَاسُ اهْلِ الْمَارِ -

(عمل الشرائع باب ۵۶ ص ۲۲۶)

ترجمہ:

باب ۵۶، اُن احادیث کے جمیں کرنے میں کوئی میں کامے کپڑے پہن کر نماز نہ ہونے کی علت بیان ہوئی ہے حضرت امام جعفر صادق رضی اثر عنہ سے راوی حدیث نے پوچھا۔ کہ میں کامی ٹوپی پہن کر نماز پڑھ سکتا ہوں؟ فرمایا اسی ٹوپی پہن کر نماز پڑھ سکتا۔ کیونکہ

کالا بابا یقیناً و زخمیوں کا بابا ہے۔

## لطف کریم:

اہل آشیان کا یہ عقیدہ ہے کہ ہمارے لیے وہی احکام قابل تقبل ہیں جو حضرت امراض اہل بیت نے فرمائے ہیں۔

اسی عقیدہ کی بنابرودہ اپنی نقہ کو امام جعفر صادق رضی ائمہ عنہ کی طرف مسوب کر کے وہ نقہ جعفریہ، کاتام دیتے ہیں۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ ہم اہل آشیان حضرت امام جعفر صادق رضی ائمہ عنہ کے ارشادات و احادیث پر عمل کرنے والے ہیں ایک طرف ان کا یہ دعویٰ اور دوسری طرف ان کا سیاہ کپڑے پہننے کا عمل دونوں ایک طرف سے کیا جسکے میں۔

امام جعفر صادق رضی ائمہ عنہ کا لے بابا کو جنہیوں کا بابا اور فرعون کا بابا سزا رہے ہیں۔ اور ان کا بابا ہوتے کی وجہ سے کالا بابا بلکہ صرف کالی ٹوپی پہن کر غاز پڑھنے کی اجازت نہیں دے رہے۔ اور پھر فرمایا کہ یہ بابا چونکہ جہاں دشمنوں کا ہے۔ اس لیے جو پہننے گا۔ وہ بھی دشمنوں میں شامل ہو جائے گا مان واضع ارشادات و احادیث کے ہوتے ہوئے کسی محبت اہل بیت کو جرأۃ کب ہو سکتی ہے۔ کوہ سیاہ بابا پہنے۔

تو عموم ہوا۔ کہ اہل آشیان دھوکے اپنی من گھڑت نقہ کو امام جعفر صادق رضی کی طرف مسوب کرتے ہیں۔ اور محض قریب دہی کے لیے اپنے آپ کو حضرات اہل اہل بیت کے شیدائی و فرائی گھلاتے ہیں۔ مجنحایہ کیونکہ ہو سکتا ہے۔ کہ اہل اہل بیت کا محبد در زخمیوں والا۔ فرعون والا اور ان ائمہ کے دشمنوں کا بابا پہنے اس سے تو یہی ثابت ہوتا ہے۔ کہ یہ لوگ اہل بیت کے دشمن ہیں۔ اور حقیقت بھی

یہی ہے۔ اس کا اعلان خوفناک جعفر صادق نے کر دیا۔ کمیرے دشمنوں کا سایہ لہاس پہنچنے والے میرے دشمن ہیں۔ اشد تعالیٰ بغضِ اہل بیت اور ان کی دشمنی سے بچانے اور ان حضرت کی صحیح محبت و عقیدت عطا فرمائے۔ اور ان کے ارشادات پر عمل کرنے کی توفیقی عطا فرمائے۔

(فَاعْتَدِ وَرَايَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ)

# ایک ضروری بحث

## ہاتھ باندھ کر نہ اپنے ہنے کا ثبوت

حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہہ ہاتھ باندھ کر نہاز  
میں کھڑے ہوتے تھے

نہاز میں اگر کوئی شخص کسی کی اقتداء کرتا ہے۔ تو مسندی پر لازم ہے۔ کہ اپنے افعال میں اپنے امام کی اقتداء کر کرے سیکن اس امر سے الٰہی تشیع بہت زیادہ تاکید کے قابل ہیں۔ ان کی "صحاح اربعہ" میں مسیح جیو کو منافق کو امام بن کر اس کے پیچے نہاز پڑھنے سے آنا مظیم ہر تیر اور بندوقاً ماقوم حاصل ہوتا ہے۔ کوگویا اسی نہاد اور کی گئی۔ مسیح کسی بھی ورسوں کی اقتداء میں پڑھی۔ مطلب یہ ہوا۔ کہ نہاز باہم است ہی ہوئی پڑھنے۔ اور از جماعت کی اور بیگنی کسی منافق کے پیچے بھی کرنی پڑے۔ تو ترک جماعت ہرگز اس کو تاپا پہنچے۔ یہ کوئی نہیں کہ درجہ ہموں نہیں۔ تو جب منافق کی اقتداء میں آتا تواب اور اس تدریج مرتبت ہے۔ تو ان کے میمار کے مطابق صحیح اور قابل امامت شخص کی اقتداء کا اجر و تواب خدا ہی بہتر جانتا ہے۔  
منافق کی اقتداء کرنے میں مذکور تواب کی وجہ ان (الٰہی تشیع) کے تزوییک

و تیغہ، کی بنایا پڑھے۔ ہم اس موضوع پر کافی دشائی کند پکے ہیں۔ اس مقام پر صرف اتنا  
مرغی کرنا ہے۔ کہ پہاں یہ کہ اتنا عظیم اجر و ثواب «تیغہ» کی وجہ سے ہی مال ہوا۔  
یہ کن تیغہ ہوتا کیسے ہے؟ اس کی صورت یہی سامنے آتی ہے۔ کہ امام کی امامت  
اور اس کے افعال نماز کو درست نہ سمجھتے ہوئے جیسی اس کی آئندہ اور کرنا اور افعال نماز  
اسی کی طرح ادا کرنا۔ تو جو شخص از روئے تیغہ کسی کی آئندہ اور میں نماز پڑھے گا۔ وہ ظاہر  
یعنی طور پر امام کی طرح قیام کرے گا۔ اس کی طرح ہاتھ باندھے گا۔ اس کی طرح رکوع و  
سجود اور قدر کرے گا۔ اگر کوئی معتقد ہے اپنے امام کے افعال نماز میں اس کی مخالفت کرتا  
ہے۔ یعنی امام نے کافیں سمجھا تھا کہ تسلیم ختم کر دی۔ اور معتقد ہے نہیں سمجھا تھا  
اٹھائے۔ امام نے زیر ناف ہاتھ باندھے معتقد ہے نے یا تو سینہ پر کھے یا بالکل  
ہی کھلے چھوڑ دیئے۔ تو اسی آئندہ کو و تیغہ کے طور پر آئندہ مرد، کا نام نہیں دیا جاسکتا۔  
لہذا معلوم ہوا۔ کہ تیغہ کے طور پر اپنا مل باد جو دن چاہئے کے امام کے مطابق کرنا پڑتا ہے  
اب ہم اپنے موضوع کی درفت آتے ہیں۔ کہ کی نماز پڑھتے وقت نمازی کو ہاتھ باندھنے  
پا نہیں۔ یا کھلے چھوڑ کر نماز دا کرنی پا ہیئے۔ تو یہی کتب شیعہ اس بات کو تسلیم کرتی ہیں  
کہ حضرت ملی افریقیتہ کرم اللہ وجہتے صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی آئندہ اور میں نماز پڑھی  
اور بطور آئندہ ویسی ہی نماز پڑھی۔ میسی حضرت ابو گرسیت اور وہ گر نمازوں نے پڑھی۔  
(یعنی نماز میں ہاتھ باندھے)

حضرت علی المرکفے رضی اللہ عنہ نے سیدنا صدیق اکبر  
رضی اللہ عنہ کی اقتداء میں بہت سی نمازوں میں  
ادا کیں

احجاج طبری:

ثُرَ قَامَ وَتَعَفَّيَ لِلصَّلَاةِ وَهُنَّاكُمْ مُسْجِدٌ وَمُصَلٌّ خَلْفَ  
أَبْنَى يَكْرَبَ.

(۱۔ احجاج طبری۔ جلد اول ص ۱۵۷)

احجاج امیر المؤمنین علی ابی بکر و

مرانز۔ مطیور عبّخت اشرف بیس بیدیا

(۲۔ احجاج طبری ص ۹۵ مطیور عبّخت

قدیریم عبّخت اشرف)

(۳۔ مرزا العقول شریع اصول کافی

بیث فی الاشارة الی عین مذاق

فاطرانی ص ۳۸۸۔ بیع قدیریم

ترجمہ:

پھر سیدنا حضرت علی المرکفے رضی اللہ عنہ اسٹھے۔ اور نماز کی تیاری نہیں  
اور سجدہ نبوی ایں تشریف لائے گئے۔ اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے  
پیشے (ان کی اقتداء میں) نماز ادا فرمائی۔

اس روایت میں اگرچہ صرف ایک نماز میں اقتدار کا ذکر ہے۔ لیکن کتب شیعہ میں  
 موجود ہے۔ کہ سیدنا حضرت ملی المرکظہ رضی اللہ عنہ نے صرف ایک ہی نماز پر معموری  
 حضرت سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی اقتدار میں نہیں پڑھی۔ بلکہ ایسا بارہ ہوا۔ اس  
 میں یہ مذکور ہے کہ حضرت ملی کرم اللہ عنہ جس نے مسجد میں بارا بار کو صدقی  
 رضی اللہ عنہ کی اقتدار میں صرف ایک ہی نماز پر پڑھی۔ کوئی نکر مسک شیعہ اور سی روؤں  
 کی اس بہت سی اقتدار میں یہ مذکور ہے کہ سیدنا حضرت ملی المرکظہ رضی اللہ عنہ کا گھر جو نکر مسک  
 نبھی کے بالکل قریب تھا۔ اور آپ پیر جماعت ادا نہیں فرمایا کرتے تھے اس لیے  
 صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی اقتدار میں آپ نے بہت سی نمازیں ادا فرمائیں۔

### البداية والنهاية:

وَهَذَا حَقُّ فَيَانَ عَيْلَةَ بْنَ أَبِي طَالِبٍ لَمَّا يَعَارِفُ  
الصِّدِّيقَ فِي وَقْتٍ مِنْ الْأَوْقَاتِ وَلَمْ  
يَنْقَطِعْ فِي صَلْوَاتٍ مِنَ الصَّلَوَاتِ  
خَلْفَتَهُ۔

(البداية والنهاية جلد ۹ ص ۲۲۹)

اخترات سعد بن ابی عاصہ

بصحة ماقال الصدیق

یوم الشیعیت مطبوعہ بیروت

(ربانی)

ترجمہ:

(حضرت ملی المرکظہ رضی اللہ عنہ کا بارہ صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی اقتدار  
میں نماز ادا کرنا یقین ہے۔ حضرت ملی این ابی طالب رضی اللہ عنہ کسی

دلت بھی حضرت صدیق اکبر رضی اشہد عنہ سے بُدناز ہوئے۔ اور نہ ہی اُپ کے عین پھے کسی نماز میں نیز رضا کر رہے۔

### البداية والنهاية

وَهَذَا الَّذِي قُبِّلَ بِعَلَيْيَ رَحْمَةُ اللَّهِ عَنْهُ  
وَالَّذِي يَدْلُلُ عَلَيْهِ الْأَثَارُ مِنْ شُهُودِهِ  
مَكَةُ الصَّلَوةِ وَخُرُوقُهُ مَكَةُ الْمُذْبُحِ  
الْقِصَّةُ بَعْدَ هَوَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

(البداية والنهاية بـ ۳۰۲ ص)  
خلافت ابی بکر الصدیق رضی الاعز  
دما فیها من الحوادث  
مطبوعہ بروت وریاض)

ترجمہ

(صدیق اکبر رضی اشہد عنہ کی اقتدار میں متواتر نمازیں ادا کرنا) ایسی بات حضرت علی المرتضی رضی اشہد عنہ کے شایانی شان ہے۔ اور ہست سے ایسے آثار و ارشادات صحابہ موجود ہیں کہ جن میں اس امر کی گواہی ملتی ہے کہ حضرت علی المرتضی رضی اشہد عنہ نماز با جماعت میں (حضرت ابو بکر صدیق رضی الاعز کی اقتدار میں) ان کے ساتھ عازم ہوا کرتے تھے۔ اور حضور مسیح رہ نبات علی اشہد علیہ وسلم کے انتقال کے بعد یہ دو نوں حضرت اکٹھے جہاد وغیرہ واقعات میں بحکایت کرتے تھے۔

# کتاب سیم بن قیس ہلائی :

وَحَانَ عَلَيْيَ الْمَلَأُ مِنْ قَبْلِهِ الْمَسْعِدُ الْعَلَوَةُ  
الْخَمْسَ۔

(کتاب سیم بن قیس ہلائی ص ۲۲۳  
مطبوع حیدری نجف اشرف)

ترجمہ ۱  
حضرت علی کرم اش و چہ پانچوں نمازیں را جماعت مسجد (نبوی) میں ادا  
فرما کرتے تھے۔

## حملہ حیدری:

کشید نہ صحت اہل دین از قفا ہے دراں صحت ہم اسنا دشیر غدا۔  
(حملہ حیدری جلد اول صفحہ تبرہ ۲۶۵)  
از تراق امیر المؤمنین از آب یاری ڈون  
ہر دشمناں مطبوعہ تہران پیش چدیدہ

ترجمہ ۲  
حضرت ابو گرگ مدعی رضی اللہ عنہ کی ائمہ اہلی بیت علیہ السلام کی ائمہ اہل دین (صلانوں)  
تے نماز ادا کرنے کے لیے صافیں باندھیں۔ تو ایک صحت میں حضرت  
علی المرانی رضی اللہ عنہ شیر فدار رضی اللہ عنہ مجی موجود تھے۔ (ماکر نماز  
با جماعت ادا کریں)

## تلخیص الشافی:

وَإِنِ اذْعَنَ مَسْلُوَةَ مُظْهِرِ الْأَقْتِدَاءِ فَذَلِكَ مُسْتَرٌ لِأَنَّهُ  
الْأَقْتِدَاءُ

(تلخیص الشافی جلد ووم م ۱۵۸ مطبوعہ)

دار المکتب اسلامیہ (بی بی جی)

(تلخیص الشافی م ۲۵۲ بی بی جی)

ترجمہ:

حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی غاہر اقتداء میں حضرت علی المرتضیؑ خیال  
کی نماز ادا کرنا ایک امر سالم ہے۔ یعنی غایر غاہر و غاہر ہے۔

## الحاصل:

اللہ اکشیع و اہل سنت کی معتبر کتب سے یہ سُنّۃ بالکل واضح ہو گیا کہ یہ نہ  
حضرت علی المرتضیؑ خیال اللہ عنہ پاپوں وقت کی نماز حامت کے ساتھ مسجد میں ادا  
نہ بایکر سئے سئے۔ اور یہ ادای بھی سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی اقتداء میں ہوا کرتی تھی۔  
بلکہ حب تلمیس الشافی کے قول کی جا پر مسلات میں سے ہے۔

ذکر و چند عدوں حوالہ بات بھوپلیں بیکے گئے۔ ان میں اسی مسلم بات کا ذکر ہے۔  
رہائی کی حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ سے نمازیں پڑیں تو مدرسین ول سے آپ  
حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی اقتداء میں ایسا کرنے کو ناپسند سمجھتے تھے تلمیس  
بیکے بیان اپنے بیکنڈا ہے۔ حضرت علی کرم امداد و جہہ کی شایان شان یہ نہیں۔ کہ آپ حق  
کو پھپاتے ہوئے غریب دلار ملک بالمل پر قائم رہے۔ اس لیے آپ کا باہم اعانت نمازیں

او کرتا صرف اس امر کی نشاندہی کرتا ہے۔ کاپ کے نزدیک یہی طریقہ درست اور جس تھا  
بفرش محل اگر معتبر حق کے خیال کو درست تسلیم کریا جائے۔ تو پھر یہی آئی بات یقیناً  
انہم اشکس ہے کہ یہ نبالی المرتفعہ رضی ائمہ عنہ طویل اور گھا صدیق اکبر رضی ائمہ عنہ کی  
اقدام میں افعال نماز اسی طریقہ ادا کرتے ہے۔ سچی جس طریقہ صدیق اکبر رضی ائمہ عنہ  
دوران قیام ہاتھ باندھ کرتے ہے۔ اسی طریقہ حضرت ملی المرتفعہ رضی ائمہ عنہ یہی ہاتھ  
باندھ کر نماز ادا کی کرتے ہے۔ اس یہی نماز میں ہاتھ باندھ کر کھڑے ہونا ایک نہیں  
یا رہا مرتباً حضرت ملی رضی ائمہ عنہ سے ثابت ہے۔ اور اس حقیقت سے بھی انکار  
مکن نہیں۔ کہ نماز میں اہم عبادت کی ادائیگی کا طریقہ صدیق اکبر رضی ائمہ عنہ یا کسی دوسرے  
نے از خود مقرر کر لیا ہو۔ بگلاں کی قائم صورت شارع کی طرف سے تھیں ہوتی  
ہے اس سیستھ تجویز نہ کیا۔ کہ حضرت ملی رضی ائمہ عنہ نے صدیق اکبر کی اقدامیں عالت  
قیام میں ہاتھ باندھے۔ اور ابو بکر صدیق نے حضور صلی ائمہ علیہ وسلم کو اسی طریقہ نماز پڑھتے  
و دیکھا۔ اور حضور ملی ائمہ علیہ وسلم نے اندر باب الحزت کی ہدایات کے مطابق ایسا کیا۔  
لہذا حضرت ملی رضی ائمہ عنہ میں وہ باب دینہ اعلیٰ، کی وارث شخصیت سے یہ کیوں کر  
وقع کی پا سکتی ہے۔ کاپ ائمہ تعالیٰ کی ہدایات کے مطابق پہل کرنے میں انلاعی  
سے کام نہیں یلتے ہے۔ ان پر اس قسم کے اہم و ہی رکھا سکتے ہے۔ جو غیش و عناد  
مکہ مرتباً پار ہا ہو۔

## سوال:

ہم (المتشمرون) اس بات کو سمجھ سے ملتے ہیں۔ اور صرف ملتے ہیں نہیں  
 بلکہ متعیدہ بھی یہی ہے۔ کہ حضرت ملی المرتفعہ رضی ائمہ عنہ کئی مرتبہ ابو بکر صدیق  
 (رضی ائمہ عنہ کی) اقدام میں نماز پڑھ گی۔ اور جناب شیر فدرار رضی ائمہ عنہ دران

اندزاد افعال نماز میں اپنے امام و ابڑو کو صدقی رضی اللہ عنہ کی مکملی پروردی کرتے رہے۔ لیکن یہ پروردی اور اقتدار غلو میں نیست اور صدقی دل سے نہ تھی۔ بلکہ یہ سب کچھ تلقیہ کے طور پر ہے۔ اور جو افعال بطور تلقیہ سرزد ہوں، ان کو دلیل و جبعت نہیں بنایا جاسکتا۔ اس کے علاوہ میں ممکن کہ حضرت ملی المرتضی رضی اللہ عنہ اقتدار یعنی صدقی میں بطور تلقیہ پروردی گئی نماز کو اپنے گھر میں دوبارہ ادا کرتے ہوں۔ اور اس ادائیگی کے وقت آپ ہاتھ کھلے چھوڑتے ہوں۔ لہذا ان احتیالات کے ہوتے ہوئے مذکورہ حوالہ بات ہم پر جبعت نہیں بن سکتے۔

### جواب اہر اوقل:

سیدنا حضرت ملی کرم اللہ عنہ کی عظیم اور بہادر شخصیت پر آنابڑا الازام ہے کہ اس کی جتنی بھی مذمت کی جائے کم ہے۔ حضرت شیر خدا رضی اللہ عنہ پر تہمت تلقیہ کا نا پھر نماز کی ادائیگی کے وقت اتنی جبارت کوئی صاحب ایمان نہیں کر سکتا۔ آپ کی ذات پر یہ گھنونا ایک ایسا مکروہ کو معتبر نہ نہ کروں حوالہ بات کے مفہوم کی جو تاویل کی۔ وہ خود حضرت ملی رضی اللہ عنہ کے ارشادات کے مطابق بہکس ہے، کہ کوئی کاہی اعلان ہے۔ وہ اگر میرے مقابلہ میں تمام ہرب آجائے۔ تو مجھے قلعہ کوئی خوف نہ آئے گا۔ بلکہ میں کو ان کی گروئیں اڑائے ہیں کچھ درز کروں گا۔ ۲۰۰۰ ناسی طرع ایک اور جگہ آپ کا ارشاد دیوں مذکور ہے یہاں حکام شرع کے نافذ کرنے میں میرے سامنے ہر قوی بالکل مکروہ اور ذمیل ہے۔ اور ہر کمزور میرے زدیک بہت بڑا بہادر ہے لا ایش ابلاغہ

حضرت ملی المرتضی رضی اللہ عنہ کے ان اعلانات کے پیش نظر و تلقید سے قابل نظر عمل کی آپ کی طرف تسبیت کن بھی یہے ادبی ہے۔ چہ با جگہ آپ کو اس

کا کار بند کہا جائے ۔ اس لیے معلوم ہوا کہ آپ کی جلدی ایجمنت نمازیں صدقی دل اور غلوسی نیت سے تھیں ۔ ان میں تھن، بناوٹ اور کچھ کاشاپہ سیک نہ تھا۔

اُمّہ اہل بیت امراء کے پیچھے نماز پڑھ کر

لوٹاتے ہیں تھے

جواب اہر دوم:

مترفق کا دوسرا احتمال یہ تھا۔ کہ حضرت علی المرکفہ رضی ائمہ عنہ نے صدیق اکبر کی ائمہ اور میں جو نمازیں پڑھیں وہ بان کے خطرے کے پیش نظر بطور تقدیر پڑھیں تاکہ عوام آپ کو صدیق اکبر کا منافت دیجیں۔ لیکن ائمہ کی عہادت کو غلوسی نیت کے ساتھ دادا کرنے کے لیے ان تلاہی طور پر پڑھی گئی نمازوں کو گھر میں بنا کر آپ دوبارہ ادا کریا گرتے تھے۔ اس لیے گھر میں ادا کردہ نمازوں میں آپ ہاتھ نہیں باندھا کرتے تھے الی آخر۔

وہ گھر میں بنا کر نمازوں دوبارہ لوٹانا، یہ بھی پہلے اہمام سے کم نہیں۔ اور تو، میں وکٹھی میں انتقیہ، ایسے اہمam سے کہیں بڑھ کر لازم ہے۔

ایسے شیو کرتے ہے اس بات کی تصدیق تو کہ شیخ پیش کریں۔ کہ سیدنا حضرت علی المرکفہ رضی ائمہ تعالیٰ نے جو نمازوں میں صدیق اکبر رضی ائمہ تعالیٰ لے اعذ بکل خلافے کے شماش کی انتہا درمیں ادا فرمائیں۔ گھر میں جانے کے بعد ان کا اعادہ نہیں فرمایا۔

## بخار الانوار:

الرَّاوِنْدِيِّ يَاسْنَادُهُ عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرَ  
 عَنْ أَبِيهِ قَالَ كَانَ الْحَسَنُ وَالْحَسَنُ  
 يُصَلِّيَاكَ خَلْفَ مَرْوَانَ بْنَ الْحَكَمِ  
 فَقَاتُوا الْأَحَدَ هِمَا مَا كَانَ أَبْوَاكَ يُصَلِّيَ  
 إِذَا دَجَحَ إِلَى الْبَيْتِ فَقَاتَ لَا وَاللَّهُ  
 هَمَا كَانَ يَرِيدُ عَلَى صَلَوةِ

(بخار الانوار جلد ۱۳ صفحہ ۱۳۰)  
 مطبوعہ تہران یونیورسٹی  
 مکتب (۲)

ترجمہ:

راوندی اسناد کے ساتھ موسیٰ بن جفر کے پاپ سے یہ روایت  
 کرتا ہے۔ کہ امام حسن و حسین رضی اشد عزما ماروان بن الحکم کی اقدامات  
 نمازیں ادا کرتے تھے۔ وگوں نے ان میں سے ایک امام سے  
 دریافت کیا کہ اپ کے ابا جان (حضرت علی المرکظ رضی اشد عزما)  
 مسجد میں باجماعت نماز ادا کرتے گئے بعد اب گھر لٹتے تھے تو  
 کیا وہ نماز کا اعادہ فرمایا کرتے تھے؟ جو اپا فرمایا۔ خدا کی نسم! وہ سمجھ  
 میں ادا کروہ نماز پر ہی اکتفا فرمایا کرتے تھے۔ گھر اگر اس کو دوبارہ ادا  
 کر کے زیادتی نہ فرمایا کرتے تھے۔

وکھا اپنے کرتب شیو کے حوالے سے اس بات کی صاف صاف تردید ہو گئی۔ کہ امام حسن حسین رضی اللہ عنہ اور ان کے والدہ ماجد حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کی ہرگز ہرگز یہ عادت نہ تھی۔ کہ کسی کے چچے بطور تیرہ نماز پڑھیں اور پھر اسی نماز کو گھر ہوٹ کر دوبارہ پڑھیں۔ گزشتہ اوراق میں مذکورہ بحث کی تینیں جوں کبھی جا سکتی ہے۔

- ۱۔ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے خلافے میں شلا شر کی اقتدار میں نمازوں پڑھیں۔
- ۲۔ ان کی اقتدار میں نماز کے افعال و احوال میں بھی اپنے اپنے امام کی پوری پوری آبیج کی۔

۳۔ خلافے میں شلا شر کی اقتدار میں نمازوں کا گھروٹ کر اعادہ نہیں فرمایا۔

### کھلا پیغام

ان تینی احادیث کی نشاندہی کے بعد پھر بھی اگر کوئی ہٹ و حرم یہ کہہ کر حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے ان حضرات کی اقتدار کے دران حالت قیام میں ہاتھ نہیں باندھے۔ تو ایسے ہر ہٹ و حرم کو ہمارا کھلائیجیت ہے۔ کہ کوئی ایک حدیث صحیح سند کے ساتھ اس پر پیش کر دو۔ تو مسٹہ مانگا انعام پاؤ۔ اور دوسرہ ہمارا یہ بھی جیلیج ہے۔ کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے بارے میں صحیح سند کے ساتھ کوئی ایک حدیث (اپنی کتبوں سے اسی) پیش کر دو۔ کہ اپنے خلافے میں شلا شر کی اقتدار میں پڑھی گئی نمازوں میں ایک نماز کا بھی گھروٹ کر اعادہ کیا ہو؟

اگر آج تک کوئی ایسی حدیث پیش نہیں کر سکد تو قیامت ناممکن۔ لہذا

حضرت علی المرتضیؑ رضی اشتر عنہ کی اقتداء سے صدیق اکبر میں نمازوں کی ادائیگی کو  
دو تقریب، پرمحمول کرنا اور اس پر بیتاء مل گھر ناک آپ گھر خود کران پڑھی گئی نمازوں کا  
اعادہ کریں کرتے تھے کیس طرح قابل تسلیم ہو سکتے ہے؟ تو اسے رسول مسلم (الذی ناد  
جگر گو شہ بتوں در رضی اشتر عنہ) اور فرزند علی المرتضیؑ رضی اشتر عنہ قریب ایں، کہ یہ سے اب  
گرامی گھر جا کر نمازوں کا اعادہ نہیں فرمایا کرتے تھے۔ تو اس کے بعد صفات و حفایت  
کے لیے کیا دلیل چاہیئے؟

خود فصل کر لیں۔ کہ ایک ہندی، ہشت دھرم اور خود روپوں سے کی طرح اگے  
واں شخص کی بات، صفات و ویانات کے علمبردار اور پلٹتے پھر تے ناطق قرآن کے  
 مقابلہ میں کیا وزن رکھتی ہے؟

حق یہی ہے۔ کہ حضرت علی المرتضیؑ رضی اشتر عنہ اور وہ راجحہ اہل بیت فہول  
اشتر علیہم السلام نے اپنے اپنے دورہ میں مختلف حضرات کی اقتداء میں نمازوں ادا  
کیں۔ اور دوران اقتداء افعال نمازوں میں ان کی اتباع کرتے رہے۔ اور سب کچھ  
ذکر کی خوف کی وجہ سے تھا۔ اور نہ فریب دہی کے طور پر اسے تقریب پرمحمول  
کیا جا سکے۔

## ایک لامینی دلیل:

نالی کامنات کا قرآن مجید میں ارشاد ہے۔

حَمَّا بَدَمَ حَمَّرَ تَعُودُونَ

مترجمہ:

جس طریقے خدا نے تمہیں پیدا کیا۔ اسی طریقے و اپس لوٹو گے۔

اس آیت میں اشتر عنہ کی نے ہر آدمی کی پیدائش اور اس کے حشر و نشر کو اہم ایک

بیسا فریا۔ دنیا میں آتے دلت ہر آدمی کے الحد (سینہ پر بندھے ہونے کی بجائے) کئے ہوتے ہوتے ہیں۔ اوناں کی طرح اب کائنات کے حضور روز حشر بھی الحد کئے ہی ہوں گے۔ لہذا اس سے یہ اشارہ ہوتا ہے۔ کہ اے انسان! تیری پیدائش اور پھر ب کے ہاں حضوری بہب کھلے ہاتھوں ہے۔ تو ان دونوں کے درمیان مرصع میں بھی امشد کی جمادت (نماز) کے دلت ہاتھ کھلے ہونے پاہنچیں۔ اسی پر ہم اہل کشیح کامل ہے۔

### جوابیہ:

ہاتھ پھوٹے ہوئے ہر آدمی کو پیدا ہونا اور افسر کے ہاں بوقتی حضوری بھی یہی حالت ہونا یہ دونوں مالکیں ایسی ہیں کہ ہر آدمی ان میں احکامات شریعہ کا ملکوت نہیں ہوتا۔ لیکن نماز کی فرضیت ملکوت پر ہوتی ہے۔ حالت تکیفت کی یکنیات کو حالت تیری تکمیل پر چھپاں کرنا اور ایک دوسرے پر قیاس کرنا المعاور بالل ہے۔ یہ سے ”دیاس سے الفارق“ کہتے ہیں۔ اگر بتوں مفترض اسے قیاس کرے تو قرار دیا جاسکے۔ تو پھر حالت پیدائش کی بہت سی باتوں کو بعد میں اپنا نام ضروری ہو جائے گا۔ لہذا بوقت پیدائش زمود کے جسم پر کوئی کپڑا نہیں ہوتا۔ اس لیے مفترض اور اس کے ہم فواؤں کو اسی یکنیت میں ساری عمر بسر کرنی پاہیئے۔ بازاں اسی کوچوں، عزانوں اور جنمات میں اسی فرض کی بھی اوری میں کوشان ہو چلیئے کوئی پوچھئے۔ توارشاد ہو۔ حضور! اسی طرح نگہ دھنگ تشریف اوری ہوتی۔ لہذا ہم تو پیدائشی بھی ایسے ہیں۔ کون سی کیاحت ہو گئی؟

اس کے ساتھ ساتھ مفترض اور اس کے ہم مشرب ہوں کو اسی طرح جسم پر لندگ رکھنی پاہیئے۔ جو بوقت پیدائش تھی تاکہ اہل دنیا کو کم از کم یہ تو شن شست ہو سکے۔

کبیر کون لوگ ہیں؟ اور ان کی کیا خوبیاں ہیں؟

نعودہ باہمہ من هذہ الخرافات

## بحث

نماز میں بحالت قعہ "التحیات" (الخ)

پڑھنا اور اس کا ثبوت

## سوال:

الشیعہ کے ہال نماز میں بحالت قعہ "التحیات" (الخ) کے الفاظ نہیں پڑھے جاتے۔ اس سلسلہ میں وہ بکھرے ہیں۔ کہ ان الفاظ کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اہل بیت سے کوئی ثبوت نہیں۔ بلکہ اہل سنت نے اپنی طرف سے ان کا اضافہ کیا ہے۔ اصل اور کامل التحیات صرف اسی ہے۔ اشہدُ ان لِکَ اَللَّهُ اَكَّلَهُ وَ اشہدُ انْ هُنَّ مَذَّابِعَهُ وَ رَسُولُهُ اَللَّهُ عَزَّ مَلِیٰ عَلَیْ مُحَمَّدٌ وَ اَلِّیْ مُحَمَّدٌ۔ جیسا کہ ان کی کتب توضیح المسائل اور ترجمۃ العوام میں اس کا ذکر ہے

## توضیح المسائل:

و در حال آرام بودن بدین شہد سخرا نمیدینی بگوید۔ اشہدُ ان لِکَ اَللَّهُ

الا اللّه وحده لا شريك له واتهداك محمدًا عبدًا  
ورسوله الّتى هى مصلّى على المحققين والمحققين -

(رواية ترمذى السائل من ۱۲۲ مدعى شهيد)

مطبوع نہر ان بیان (طبع بدریہ)

۶۶- تخفیف العوام تصنیف ابوالحسن

موسیٰ اصفہانی میں ۳۲، باب

چشم نماز وغیرہ کے بیان میں مطبوعہ

ذکر شور (کھنثو)

ترجمہ:

جب نمازی نماز پڑھتے ہوئے میلچھ کر جسم کو اسلام پینپائے۔ تو اس

حالت میں اشہد ان لا إله إلا اللہ الخ پڑھتے

لہذا ثابت ہوا۔ کہ التحیات (کشید) میں صرف یہی الفاقہ ہیں۔ باقی القو

التحیات اللہ والصلوٰت اللہ۔ ابی سنت نے بڑھائے ہیں۔ ان کی کوئی

امان نہیں ہے۔

جواب:

حیرت اس بات کی ہے کہ امانت پر یہ الام تراشا ہارتا ہے۔ برکت شہید میں  
التحیات اللہ والصلوٰت اللہ» کے الفاظ ان کی اختراع ہے۔ وجہ یہ  
کہ جس طرح اس حالت کا نام دو شہید» ہے۔ عرف عام میں اس کو والتحیات  
برہننا، بھی کہتے ہیں۔ تو اس حالت کے اس نام سے ہی مسئلہ ہو یا تاہم ہے  
اگر اس میں والتحیات اللہ والصلوٰت اللہ» کے الفاظ نہ ہوں۔ تو پھر اسے

اس نام سے کوں ہو سوم کیا گی؟

علاوہ انہی مترقبین سے یہ پچھا جا سکتا ہے۔ کہ ان الفاظ میں جو تمارے بھتے کے مطابق اہل نسبت کی اختیار ہیں اُخڑکوں سا ایسا تنفس ہے۔ یا کون سا ایسا جلوہ ہے۔ جس کی اوائیلی سے کفر لازم آتا ہو۔ اور تمام میں بھی یہست بڑا جرم ہوتا ہو؟ مذکورہ الفاظ کے معانی و تفہیم میں اگرچنانکر دیکھا جائے گے۔ کوئی سے اشد رب العزت کی سہنافی کی صاف چھپک دکھائی دیتی ہے۔ ہماری نہایتی الاستبصار کے معنف ملکہ طوسی کی زبانی سنئی۔ کہ امام جعفر صادق رضی اشد عنست کسی سوال کا جواب دیتے ہوئے فرمایا۔

### الاستبصار:

فَلَمَّا كَانَ قَوْلُ الْعَبْدِ الْتَّحِيَّاتُ يَتْلُوُ وَالْمَكْلُوْتُ  
وَالْعَلِيقَاتُ يَتْلُوُ۔ قَالَ هَلْ لَا اللَّنْفَاظُ مِنَ الدُّعَاءِ يُلْعَفُ  
عَبْدُ رَبِّهِ۔

(الاستبصار بدلائل صفحہ نمبر ۲۲۲  
فی وجوب الشہد واقعہ  
یجزی متنہ۔ مطبوعہ تہران  
(بی بی دید)

### ترجمہ:

راوی کرتا ہے۔ میں نے سیدنا امام جعفر صادق رضی اشد عنست سے دریافت کیا۔ کہ کوئی اُدمی جب یہ الفاظ کہتا ہے۔ التحیات اللہ اخون تو یہ کیسے ہیں۔ اور ان میں کہنے والا کیا کچھ کہہ رہا ہوتا ہے۔ فرمایا۔ یہ من بھروسہ عادل میں سے ہے یا نہ ہے۔ اور ان کی اوائیلی کے فریمہ تبدہ اپنے

پر درودگار کی جیسے پایان عنایات اور خوشخبریوں کا طالب ہوتا ہے  
سیدنا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے ثابت ہوا کہ مذکورہ کلمات میں کوئی ایسا  
لفظ نہیں ۔ جو اٹھ تھاٹھ کی تاریخی کا بسبب ہوتا ہو۔ بلکہ ہر ایک لفظ اس کی رضا جوئی کا  
متقرر ہے۔ لہذا ان الفاظ میں بڑائی نہ ہوئی۔ پھر ہمیں اگر کوئی یہی کہتا پھر ہے۔ کہ یہ الفاظ  
اچھے نہیں وغیرہ وغیرہ۔ تو اسے خود ہی فیصلہ کر لیں چاہیے۔ کہ حضرات ائمہ اہل بیت  
سے اس کا کیا تعلق ہے؟

کیا "التحیات اللہ الخ" اہل سنت

کی تشهد میں ہونے کی وجہ سے قابل

عمل نہیں یا ائمہ اہل بیت سے کوئی

حدیث نہ ہونے کی بنا پر

اگر کوئی احتراzen کر دے۔ کہ سیدنا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے منتقل روایت  
کی بنا پر ہم ان الفاظ کوئی نسبہ بڑائیں نہ کہتے۔ کیونکہ عنایات سے ربانیا اور فضالی لطف و کرم  
کے سوال پر منی الفاظ اکب بھرے ہو سکتے ہیں۔ بلکہ ہم ابھی ایک تو اس وجہ سے ایسا  
کہتے ہیں۔ کہ اہل سنت اپنی نماز میں ووران تشهد ادا کرتے ہیں۔ لہذا ان کی مطابقت  
اہل نہیں بھاتی۔ دوسری وجہ دراصل اسی وجہ کی بنا پر ہے۔ وہ یہ کہ حضرات ائمہ  
اہل بیت سے کوئی ایسی حدیث و روایت منتقل نہیں جس میں مذکورہ الفاظ موجود  
ہوں۔ اس لیے ہم ان الفاظ کو التحیات (تہشید) میں داخل کرنا ممنوع ہدستے ہیں۔

اک خدشہ اور یہ بیان دسوال کے جواب میں ہماری گزارش ہے۔ کہ ہم اگر  
یہ ثابت کر دیں۔ کہ حضرات ائمہ اہل بیت کو ان الفاظ کے تشدید میں داخل ہوتے پر کوئی  
اعتراض نہیں۔ تو پھر سوال اور اس کے ہم فوارد ہم پیار لوگوں کو اور امن نہیں ہوتا پاہے ہے۔  
بلکہ حقیقت کچھ لوگ لفڑاتی ہے۔ کہ ائمہ اہل بیت سے ثبوت کا ترکیب بہاتا ہے۔ دردہ  
اہل سنت کے ہاں ان الفاظ کا دو ران تشدید اور ایک بیان ہے یہی پویٹ اور وہ اگی وجہ سے ہے  
خود اپنے اہموں کے علاط میں۔ اور بہنامی اہل سنت پر لگائی جائے۔ یہ کہاں کہ  
الصاف ہے؟

اویا انھیں کھوں کر دیکھو۔ کہ تم اسے ذہب کی بیان اور مسح اور بعد ایں ہو جوڑ ہے  
کہ ائمہ اہل بیت سے ان الفاظ کا تشدید میں پایا جاتا امر واقعی ہے۔

## التحیات اللہ الحکم الفاقہ خود ائمہ اہل بیت سے

### مثابت یہیں

من لا يحضره الفقيه :

وَقُلْ فِي تَشْهِدِكَ دِسْمُرِ اللَّهِ وَبِاللَّهِ  
وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَالْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى كُلُّهَا  
يَلْهُ أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ  
لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ  
وَرَسُولُهُ أَرْسَلَهُ بِالْهُدَى وَدِينُنَ الْحَقِّ  
لِيُبَلِّهَ عَلَى الْبَيْنِ كُلِّهِ وَكَوْكَرَهُ  
الْمُشْرِكُونَ الْمَقْبَرَاتُ لِلَّهِ قَالَ حَسَّوَاتُ

## الظَّيْبَاتُ الظَّاهِرَاتُ

(۱- مِنْ لَا يَكْفُرُهُ الْقَيْصَرُ مِنْ أَوْلَى مَوْتَاهُ

فِي وَصْفِ الْمُصْلُوَةِ الْخَلْمُبُورِ

تَرَانِيْ بَيْتٌ جَدِيدٌ)

(۲- مِنْ لَا يَكْفُرُهُ الْقَيْصَرُ مِنْ ۱۰۵

فِي الْقَنْوَتِ وَالشَّهَدِ مِنْ طَبُورِ

قَدِيمٌ كَفِيْنِ)

ترجمہ:

یہ دن احضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ نے زرارہ کو فرمایا کہ کشکے دوڑان  
یہ کلمات پڑھو۔ بسم اللہ ام حدیث نذکور سینا امام محمد باقر رضی اللہ عنہ  
کے ارشاد مبارک کے مطابق دو حدیث قولی، ہموئی اور وہ بھی ایسے اقوال  
پر مشکل ہے۔ کہ جس میں امام موصوف نے حکم الگاظمہ کو کہا کہ پڑھنے کا کہا  
اس قدر و تفاحت کے ہوتے ہوئے یہی شک باقی رہ جاتا ہے۔ ہمذہ  
معلوم ہوا کہ الگاظمہ کو دوڑان تشدد خود امام موصوف بھی ادا کر تھے  
اور اپنے سے دریافت کرنے والوں کو بھی ان کے پڑھنے کی ہمکیہ فریبا  
کرتے تھے۔

اس خواست سے جہاں یہ ثابت ہوا کہ انہاں بیت رضی اللہ عنہم کا انتیا میں  
ان کی ادائیگی سے جہاں انت کے ہاں مہول ہیں۔ کوئی اعتراض نہ تھا۔ اور زیبی  
کی قسم کی ناراضگی تھی۔ وہاں یہ بھی ثابت ہو گی۔ کہ اسی شیعہ کو جی ان کلت پر اعتراض  
ہے۔ اور ہم سے ناراضگی ہے۔ بلکہ ہم یہی کیا وہ تو اس سلسلہ میں انہاں بیت سے  
بھی سخت نالاں ہیں۔ کہ ان حضرات نے تشدد میں ان انکو کو ادا کرنے کا کیوں کہا۔ جو

الى سنت پڑھتے ہیں۔ الہ رشیع کی اس نارقیلی کا تذکرہ خود تب شیعیں بوس ذکور ہے  
ربال کشی:

عَنْ ذَرَارَةٍ قَالَ سَالَتُ أَبَا عَبْدَ اللَّهِ (ع)  
عَنِ التَّشَهِيدِ فَقَالَ أَشْهَدُ أَنَّ لَأَلَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ  
وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا  
عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ قُلْتُ التَّحْمِيَاتُ وَالصَّلَوَاتُ  
قَالَ التَّحْمِيَاتُ وَالصَّلَوَاتُ فَلَمَّا حَرَجْتُ  
قُلْتُ إِنْ لَعْنَتِي لَا مَا لَنَّهُ عَدًّا فَسَالَتْهُ  
مِنَ الْفَدِ عَنِ التَّشَهِيدِ فَقَالَ كَمْ شِئْ  
ذَلِكَ قُلْتُ التَّحْمِيَاتُ وَالصَّلَوَاتُ  
قَالَ التَّحْمِيَاتُ وَالصَّلَوَاتُ فَلَمْلُكْ  
الْقَاهُ بَعْدَ يَوْمٍ لَا مُسَالَّهُ عَنْهَا  
فَسَالَتْهُ عَنِ التَّشَهِيدِ فَقَالَ كَمْ شِئْلِهِ  
فَقُلْتُ التَّحْمِيَاتُ وَالصَّلَوَاتُ  
فَقَالَ التَّحْمِيَاتُ وَالصَّلَوَاتُ فَلَمَّا  
حَرَجْتُ حَسَرَطْتُ فِي لِحَيَّقٍ وَقُلْتُ  
لَا يُنْلِحُ أَبَدًا۔

ربال کشی صفحہ ۱۴۱۲۱۴۲

تذکرہ زرارہ بن امین ملبوڑ کر بنا

(بیت ہریر)

ترجمہ:

زدارہ روایت کرتے ہوئے ہوتا ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر  
 صادق رضی اللہ عنہ سے تشهد کے بارے میں پوچھا۔ (کاس میں کیا پڑھتا  
 چاہیے) اپنے تشهد ان لا الہ الا اللہ وحدہ اللہ علیک  
 کفر شادت پڑھ کر سنایا۔ میں نے پھر پوچھا۔ کیا یہ الفاظ بھی پڑھنے  
 چاہیے؟ التحیات للہ والصلوٰۃ، اپنے فرمایا۔ ہالہ  
 الفاظ بھی پڑھیں۔ میں یہ سُن کر وہاں سے چلا آیا۔ ملکتے ہوئے میں نے  
 ارادہ کیا کہ کل پھراؤں گھر اور یہی بات پھر پوچھوں گا۔ جب دوسرے  
 دن میں آیا۔ اور یہی سوال کیا تو اپنے یہ بین کر کر شہزادہ دن والا جواب  
 دیا۔ یعنی صرف کفر شادت پڑھ کر سنایا۔ پھر میں نے التحیات  
 للہ والصلوٰۃ، کے متعلق پوچھا۔ تو اپنے یہ بھی پڑھ دیا یعنی تکشید  
 میں ان الفاظ کا پڑھتا برقرار کھانا میں نے پھر وہاں سے ملکتے وقت  
 ارادہ کیا۔ کہ کل پھراؤں گھر اور یہی سوال ضرور پوچھوں گا۔ لہذا میں آیا۔ اور  
 پوچھا۔ تو اپنے پہلے کفر شادت پڑھ کر سنایا۔ پھر دو التحیات  
 للہ والصلوٰۃ، الفاظ بھی اسی طرح پڑھ دیئے۔ جس طرح پہلے دو  
 مرتبہ بوجاتھا۔ اب کے تیسرا مرتبہ جب میں نے دہی الفاظ سنئے۔  
 تو وہاں سے ملکتے وقت ازنا و مذاق و اہم ادایم و معرفت کے قول کی  
 ناپسندیدیگی کا انعام کرتے ہوئے گوزن لاد برسے اواز کے ساتھ ملکتے  
 والی ہوا۔ اگر یہی اواز نکالتے ہوئے۔ دار الحکمی پر ما تحریر ہیستے ہوئے  
 کہما۔ ۶۰ یہ امام ہرگز قلائق و کامرانی نہ پانے گا۔

## الحصہ:

حدیث بالا سے یہ بات صراحت کے ساتھ ثابت ہوئی کہ سیدنا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے زوارہ کے سوال کے جواب میں یمنوں مرتبہ اُن الفاظ کا پڑھنا برقرار رکھا۔ جن پر اہل سنت و جماعت کا عمل ہے۔ اور اسی کے ساتھ یہ بھی ثابت ہوا کہ خود امام موصوف کریم الفاظ پڑھنے پسند ای نہ تھے۔ بلکہ عمارتیں دورانِ تشدیں کو ادا بھی کرتے تھے تین مرتبہ یک بیسا جواب سن کر زوارہ شمعی نے ہاگواری کا انداز کیا۔ اور وہ بھی بجیب بھونڈے طریقے سے۔ اس قدر مطیل الشان امام کی بات کا مذاق اڑانے کی فاطمہ گوکی سی اور اڑنکا لی۔ اور دار الحکمی پر انداز پھیرتے ہوئے پر دعا دی۔ یا تو میں بھرے الفاظ لے گے۔ یعنی امام ہرگز ہرگز نجات نہ پائے گا۔

## گستاخی کی انتہاء:

اسی روایت کو بعض لئنجر بات میں «وفی الحیث»، کے الفاظ سے ذکر کی گیا۔ اور قرآن سے معلوم ہوتا ہے کہ درست اور صیحہ توبہ ہی ہے۔ کیونکہ زوارہ نامی راد بھی حدیث کو جب تین مرتبہ امام موصوف نے یک بیسا بواب ارشاد فرمایا تو اس جواب کو سن کر بارے غصے کے اپے سے باہر ہو گیا۔ اور اس حالت میں امام موصوف رضی اللہ عنہ کے قریب گیا۔ اور ان کی دار الحکمی شریعت کے نزدیک گورناری۔ اور لیکن ہوئے کہا۔ امام ہرگز ہرگز نجات نہیں پائے گا۔

قارئین کرام! اپنے لاحظہ فرمایا۔ کہ وہ جست اہل بیت، اکا اور کرنے والے اور وہ اہل بیت، کے ماشی، ہونے کا دم بھرنے والے کیسے محب ہیں۔ اور ان کا عشق کس نویسٹ کا ہے۔

اگر بحث و عشقِ اہل بیت کا یہی طریقہ ہے۔ تو فدا سے بچا گے۔  
 بلکہ ہم ان یہے بھی دعا کرتے ہیں۔ کاشہ تعالیٰ انہیں بھی ایسی محبت و عقیدت کے  
 گذارے نہ لاسے کا نکالے اور میمِ محبت و عقیدت کی پاشنی تعییب فرما گے۔ اور ان  
 حضرات کی سچی پچی اتباع فرمائے۔

### خلاصہ کلام:

ان حوالہ بحث سے معلوم ہوا کہ حضرت ائمہ اہل بیت رضوان اللہ علیہم اجمعین  
 خود یعنی دورانِ آشید و اتحیاتِ اللہ والصلوات، وہ کے الفاظ پڑھتے تھے۔ اور اپنے  
 معتقد میں کوہی ان کی پڑھائی کا فرماتھے تھے۔ اب اگر ایں کیشیع ان الفاظ کے پڑھنے  
 سے ناراض ہوتے ہیں۔ تو یہ ان کی وراشت ہے۔ جو زندارہ سے انہیں ملی۔ ہمارا  
 اس میں کیا قصر؟ یا حضرت ائمہ اہل بیت رضی اللہ عنہم میں کس قصر کے مرتکب؟

رفاعتبر و ایسا اولی الابصار

## نماز تراویح کی بحث

عقیدہ اہل تشیع:

یہ نماز ایک بدعت میہدہ ہے جو عمری اللہ نے

پیدا کی

گوئشہ ابھاث میں ہم نے اہل تشیع کے مختلف فروعات میں اختلافات کا ذکر کرتے ہوئے حقیقت مال کی وضاحت کی۔ اسی طرح نماز تراویح میں بھی وہ مخالفت برائے مخالفت پر ڈھٹے ہوئے ہیں۔ لیکن اس مسئلہ میں ان کا تبادلہ ایک اور نگ کا ہے۔ وہ ہے کہ یہ میں کہ نماز تراویح کو ”دوبدعت فاروقی“ ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا حضرت امیر اہل بیت سے اس بارے میں کوئی ثبوت نہیں۔ اس میں یہ رمضان المبارک کو نماز مشار صرف اتنی ہی ادا کرنی پاہیجے۔ جبکہ ثبوت حدیث رسول اور ارشاد امیر اہل بیت میں ہے۔  
یہوںے بھائے لوگوں کو دھوکہ دہی کی فاطریہ کیا جاتا ہے۔ کچھ کہ ”نماز تراویح“

حضرت فاروق اعظم رضی اشہر عنہ کی اپنی طرف سے بنائی ہوئی نماز ہے۔ لہذا بدعت ہے۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم وآلہ علیہ بیت سے کوئی ایک حدیث و روایت ثابت نہ ہوتے گی بنایا اس پر عمل کرنا گویا۔ ان حضرت کی مخالفت کرنا ہے۔ اس لیے نماز تراویح کے ہر گز نہیں ہوتی پاہی ہے۔

اس بنایا ہم سے سوچا کہ عوام کو اس دھوکہ دی کی کی وارداں سے آگاہ کیا جائے اور الہام مذکور کی تحقیق کی جائے تاکہ بھوئے بھائے ووگ اس دھوکہ میں پڑتے سے بچے نہیں۔

(وبالله التوفيق)

## اگر یہ بدعت سیئہ طھی تو اسے صحابہ نے کیوں نہ مٹایا

نماز تراویح کو بدعت قرار دینا اور وہ بھی "بدعت سیئہ" اگر اہل تشیع کے اس خیال گواہ یا جائے تو سب سے پہلے اس "وبرائی" کو مٹا دیا ان حضرات کافر غش تھا یا جو اس بدعت کی ترویج کے وقت موجود تھے تو کوئی حضرت فاروق اعظم رضی اشہر عنہ نے جب اس کا درتیگر کو شروع فرمایا۔ تو صحابہ کرم رضی اشہر عنہم کی ایک کثیر تعداد موجود تھی۔ اور ان کے متین میں یعنی حضرات تابیین ان گفت تعداد میں تھے اس کثرت کے باوجود چپ رہتے ہوئے جب ان کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول کے مطابق دیکھتے ہیں۔ جس میں اپنے ارشاد فرمایا کہ دو میری ہاتھ مگر ابھی پر جمع نہیں ہو سکتی، تو اس ناپڑتا ہے کہ کام نماز تراویح کا ان حضرات کے نزدیک بڑا کام نہ تھا۔ ان تمام حضرات میں حضرت ملی الملقھ رضی اشہر عنہ بھی موجود تھے۔

اپ کی شخصیت وہ ہے۔ کہ زندگی بھر ہی کا ساتھ نہ چھوڑا اور نہ ہی کبھی حق کو چھپا یا۔ ان کی اپنی ذات کو حقیقی بکار پانے والوں لاڑوں حضرت حسینی کریمین کی اخراجی و بیعت فرار ہے میں۔ کامر بالمعروف اور نبی عن اخکر پر عمل پیرا رہندا۔ اگر تم نے یہ طریقہ چھوڑ دیا تو پھر تم پر خالی حکمران سٹک کر دیتے چاہیں گے۔ اور ان حکمرانوں کے دور میں تمہاری کوئی دعا یا راگا و الہی میں شرف قبولیت نہ پائے گی۔

## اگر نماز ترا وحی بدعت سیدہ حقی تو اے حضرت

### علیؑ نے اپنے دور میں ختم کیوں نہ کیا؟

اگر بقول مترضی بن از زرادش کے مدبدعت سیدہ، حقی۔ تو حضرت علی المرتضیؑ کی اور اس ذمہ داری حقی۔ کہ اس بیانی پر ادا خٹا ستے۔ اور علی الاعلان اس کی مخالفت کرتے۔ اور اس کو ابتداء میں ہی ختم کرنے کی سماں فرماتے۔ لیکن اہل تشیع رہبی چوڑی کا زور لگائیں۔ اور کیمی سے ایک بھی صدیث ایسی دکھاریں۔ کہ جس میں مذکور ہو۔ کہ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ نے اس بدعت کا سریام اٹکار کیا ہو۔ اور اس کی ملی الاعلان تزوید کی ہو۔ کبھی بھی وہ ایک روایت صحیح پیش نہیں کر سکتے۔ تو پھر، تھیں کس نے حق ویا۔ کہ جس بات کو حضرت علی المرتضیؑ سیست کیا۔ تھی تعداد میں سماں پر کرامت نے قبل کیا۔ اور اس کی حسینی کی۔ اور اس پر عمل پیرا ہوئے۔ یہ لوگ راہل تشیع اس کو بدعت سیدہ کہتے پھر میں؟

ہاں! اتنا ضرور ہے۔ کہ حدیث تو پیش نہ کر کیں۔ لیکن یہ کہہ دیں۔ کہ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ نے بطور تعمیہ اس کی مخالفت کی۔ ورنہ وہ دل

سے اس محل پر خوش نشانہ صرف حضرت عمر فاروقی رضی اللہ عنہ کے حوفت و صلال سے ہی کوچھ بے رکھا۔ تو یہ کہنا اگرچہ ان سے بعد نہیں لیکن اس قول میں حضرت میں المرتفعہ رضی اللہ عنہ کی انتہائی گستاخی ہے۔ جسے ہر شخص جانتا ہے۔

دل کی خوشی یا ناراضی ایک بالغی کیفیت ہے۔ جس پر املاع از خون نہ مکن ت میں سے ہے۔ ہاں الگ خود اور می اپنی اسی کیفیت کا کسی طور پر انہمار کر دے۔ تو چھار پر امبار کیا جائے گا۔ یونہی حضرت میں المرتفعہ رضی اللہ عنہ کے متعلق یہ کہنا کہ وہ دل سے ناخوش ہے۔ اور فاروقی معلم کے رب و بدیر کی وجہ سے اس بدعت کے فلاں اوزارِ احتیائی۔ تو ہم پوچھ سکتے ہیں۔ کہ جب فاروقی معلم نہ ہے۔ عثمان فتنی بھی انتقال فرما گئے اور تلافت حضرت میں المرتفعہ رضی اللہ عنہ کو می۔ تو پھر خوف و دبید یہ والا ہی نہ رہا۔ تو خوف کس کا؟ دوڑاں تلافت حضرت میں المرتفعہ رضی اللہ عنہ کو اس بدعت کی نیزخ کن کرنی پا ہیئے ہی۔ اور اس کے آثار کو ختم کرنا ان کی منصبی ذمہ داری تھی۔ اور روا کا ڈیس بھی ختم ہو جکی تھیں۔ کوایسے پہتر حالات میں حضرت میں نے اس بدعت، کوئی نافع کیا جسے اس کی تحسین فرمائی۔ اور فاروقی معلم کو اپنی دعاؤں سے نوازا۔ جس سے معلوم ہوتا ہے۔ کہ وہ باول خواستہ فماز تراویک کو اپناتا، اہل تشبیح کا ان پر بہت پڑا انتہام ہے۔ اپنوں سے پوچھئے۔ وہ بھی ان تحسین بھر سے الفاظ کو اپنی کتب میں ذکر کر رکھے ہیں۔

اگلے صفحہ پر ملاحظہ فرمائیں۔

# حضرت علی عمر فاروق کے اس عمل کی زندگی پر تعریف کرتے ہے شیعہ کتب شرح ابن حدید:

وَقَدْ رَوَى الرَّوَاهُ أَنَّ عَلِيًّا عَلَيْهِ السَّلَامُ  
حَدَّرَجَ لَيْلًا فِي شَهْرِ رَمَضَانَ فِي خِلَافَةِ  
عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ هَنَرَأَى الْمَصَابِيْحَ فِي  
الْمَسَاجِدِ وَالْمُسْلِمُونَ يُصَلُّوْنَ الْغَرَوْبَيْجَ  
فَقَالَ تَنَوَّرْ اللَّهُ فَتَبَرَّ عُمَرَ كَمَا نَوَّرَ  
مَسَاجِدَنَا.

(شرح نجح البلاعہ ابن حدید مددہ)  
فی رد الشارح علی المتفق ع  
طبع عربی بیروت (مع جدید)

ترجمہ:

بہت سے راویوں نے روایت کی ہے۔ کہ حضرت علی کرم اللہ  
و جہر رمضان المبارک کی ایک رات حضرت عثمان بن عفان  
رضی اللہ عنہ کے دور غلافت میں گھر سے باہر تشریف فراہم ہوئے  
اپ نے دیکھا۔ کہ مسجدوں میں چڑاغ مل رہے ہیں اور مسلمان  
با جماست نماز تراویح میں مشغول ہیں۔ یہ دیکھ کر اپ نے عازماً

اے اشہد! مگر بن الخطاب کی قبر کو منور فریبا کیوں کیا اس نے ہماری مسدوں کو منور کر دیا۔ (یعنی نماز تراویح ادا کرنے کے لیے مسدوں کو چڑا فریں سے رونک کیا گی) ہے اور خود نماز تراویح سے پہنچنے والے کو فرماں مل ہوتا ہے۔ لہذا آپ تے فاروقؑ عظیم کے لیے اس نورانیت کی وصہ سے اٹھر تعالیٰ سے نورانیت عطا فرمائے کی دعا کی۔)

### لمحہ فحکریہ:

حضرت ملی المرتفعہ رضی اشہد عز بہرہ تہمت و حرمہ کو رہ نماز تراویح کے بارے میں دلی طور پر اخنی نہ تھے۔ اور یہ کہ حضرت فاروقؑ اعلیٰ کے دور تلافت میں آئیہ کا سارا لیتے ہوئے انہوں نے اس درجہ عتیت، کی مخالفت نہ کی۔ کس نور بھی انک تہمت اور کننا بڑا بہتان ہے۔ اگر کسی نے مفید خبر بڑھ کر دیکھا ہو تو یہ اُسی کی مشال ہے حضرت ملی المرتفعہ رضی اشہد عز کے مذکور ارشاد اور دعا نے ان تمام شکرک و شبکات پر پانی بھیر دیا ہے۔ اگر مفترع کو معمولی سی بھی شرم و حصار ہوتی تو اس احتراعن کو ہرگز ہرگز نہ کرن میں بلکہ نہ دیتا۔ اور اگر حوار مذکورہ پڑا کہ بھی شرم و حصار آہنے تو آئندہ اس قسم کے ایزامات سے بچنے کی کوشش کرے گا۔

نماز تراویح باجہا عتیت، بیک رکعت اور اس میں ایک ہر تہ مکمل قرآن را ک سنا نا یہ سیست و کیفیت حضرت سہر بن الخطاب رضی اشہد عز کی ایجاد ہے یہی ایجاد حضرت شیر غدار رضی اشہد عز کو اپنی پسند آئی۔ اور باعثِ مسرت بھی گردے ساختہ زبان و دل سے وعاظ نگلی۔ اے اشہد! عمر کی قبر پر شکران کر دے۔ اس نتیجے سے گھروں و مسجدوں اکو تراویح۔ اور تلاوت قرآن سے روش کی اہل نسیع کے عقائد۔ کے لحاظ۔ ہے حضر۔ ملی المرتفعہ رضی اشہد سے کے

اوقال و افعال اس قدر را ہیست رکھتے ہیں۔ کران میں اور اقوال و افعال یقیناً بہرہ میں کوئی فرق نہیں، ہونا جب تضور میں امشد علیہ وسلم کسی کا سر کو دیکھ کر ناموشی فرمائیں۔ وہ سنت ہو جاتا ہے۔ تو اسی طرح حضرت ملی المنشی رضی اللہ عنہ کی کسی فعل کے ہوتے ہوئے ناموشی فرمانا، اہل شیعہ کے ہاں سنت تہوی کے متزادت ہے۔ تو مسلم زیر بحث (فی راز راوسک) میں یہ نہیں کہ حضرت ملی کرم امشد و جہہ نے لوگوں کو پڑھتے دیکھ کر سکوت فرمایا، بلکہ اپنے نواس کوہست سزا اس اور اس شخص کو دعا اُس سے نواز دیجو اس کا محکم تھا۔ تو اس طرح ثابت ہوا کہ نماز تراویح کے بارے میں اور بدعت، فاروقی، نے حضرت ملی کرم امشد و جہہ کی تحسین اور پسندیدگی کی وجہ سے سنت نبوی کا ورد جہا پایا۔ اور رمضان المبارک میں میں کوئی نماز تراویح بآجھا عست ادا کرتے والا، اور اس میں ایک مرتبہ قرآن پاک منشے نانے والا حضرت ملی کرم امشد و جہہ کی حدیث تقریر بری کی بنا پر ان کے حکم اور ان کی پسند پر عمل کرنے والا ہے۔ اور اسی سے اس کی پہچان بھی ہو چلے گی کہ حضرت ملی المنشی رضی اللہ عنہ کا محب صارق ہے یا وہ نام نہاد محب ملی، ہے۔

## اممہ اہل بیت بھی رمضان المبارک

### میں تراویح پڑھتے تھے

الزام میں دوسری بات یہ تھی کہ انہر اہل بیت رضوان اللہ علیہم گھمین نے رمضان المبارک کے دوران روزہ روزہ، کی نماز عشاء سے زامد کھتیں نہ پڑھیں۔ اور نہ اس کوئی نوت مورود ہے۔ زیر ارام کا حصہ بھی اس سے پہلے حصہ کی

طرح سراسر غلط اور بے بنیاد ہے کیونکہ حضرات ائمہ اہلیت سے شیو کتب کے حوالے سے یہ بات ثابت ہے۔ کہ رمضان المبارک میں نماز عشار کی عام رکھتوں سے کچھ زیادہ رکعت کا اہتمام فرمائے۔ اور خاص کر میں رمضان المبارک تک تو میں رکعت تک اتفاق کرتے تھے۔ حالانکہ لاظہ ہو۔

### ۱۱) الاستبصار (۲) هن لا يحضره الفقيه :

عَنْ سَعْدَةَ بْنِ حَمَدَ قَدْحَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ مِنْ قَاتَ كَانَ يَصْنَعُ فِي  
شَهْرِ رَمَضَانَ كَانَ يَتَقَلَّ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ  
وَيَنْبَدُ عَلَى صَلَوَتِهِ أَتَقِيُّ كَانَ يَصْنَعُ  
قَبْلَ ذَلِكَ مُنْذُ أَوَّلِ لَيْلَةٍ إِلَى مَتَمَّهُ  
عِشْرِينَ لَيْلَةً فِي كُلِّ لَيْلَةٍ عِشْرِينَ  
رَكْعَةً شَمَائِيَّ رَكْعَاتٍ مِنْهَا بَعْدَ الْمَغْرِبِ  
وَأَشْتَقَ عَشْرَةَ بَعْدَ العِشَاءِ الْآخِرَةِ وَ  
يُصَبِّيَ فِي الْعَشِيرِ الْأَوَّلِ وَآخِرِ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ  
شَلَاثِيَّنَ وَكَعَةً إِنْتَشَأَ عَشَرَةَ مِنْهَا بَعْدَ  
الْمَغْرِبِ وَشَمَائِنَ عَشَرَ بَعْدَ الْعِشَاءِ الْآخِرَةِ  
وَبَيْدُغُو وَيَجْعَلُهُ أَجْتِهَادًا شَدِيدًا  
وَكَانَ يَصْكِيَ فِي لَيْلَةٍ أَحَدِي وَعِشْرِينَ  
مِائَةَ رَكْعَةً وَيُصَبِّيَ فِي لَيْلَةٍ  
شَرَّثًا وَعِشْرِينَ وَمِائَةَ رَكْعَةً

وَيَجْتَهِدُ فِيهَا۔

دعا الاستئمار مجلد ۱۰ ج ۴۲

فِي الْزِيَادَةِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ

(۱) من لا يحضره الفقيه

بِلدَرُومِ مُعَمَّدٌ ۸۸ (تذكرة

فِي الصلوة فِي شَهْرِ رَمَضَانَ

مطبوع طهران (طبع پدری)

(۲) من لا يحضره الفقيه

بِلدَرُومِ مُعَمَّدٌ فِي بَرَ ۲۸ (طبع قديم

مطبوع کھنڈی)

ترجمہ:

سیدنا حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ اپنے رمضان المبارک کے مہینے میں ہر رات نوافل زیادہ پڑھتے تھے۔ اور اس سے پہلے پڑھی گئی تعلوں کی تعداد میں اور زیادتی کر دیا کرتے تھے۔ رمضان شریعت کی پہلی رات سے میسون رات تک ہر روز میں رکعت زیادہ ادا فرمایا کرتے تھے۔ ان میں میں سے آخر کرت بعد نماز مغرب اور بارہ رکعت عشار کے آخر میں ادا کرتے تھے۔ رمضان المبارک کی آخری دو راتوں میں روزانہ تیس رکعت ادا کرتے تھے۔ ان میں سے پارہ نماز مغرب کے بعد اور اٹھارہ نماز عشار کے بعد پڑھتے تھے الاعمال سے بست زیادہ گڑ گڑا کر دعا کیا کرتے تھے۔ امام موصوف

وَضَانَ الْبَارِكَ كَأَيْسَرٍ لَاتَ كُوَايْكَ سُورَكَتَ اَدَافَرَا يَا كَسْتَتَتَهَ  
أَيْ فَرَغَ نِيُوسَرِ لَاتَ مِيْ بَهِيْ أَيْكَ سُورَكَتَ اَدَافَرَمَتَهَ - اَنَ دَوَوَنَ  
رَاتَوَنَ مِيْ بَهِتَ اَهَمَامَ كِيَا كَسْتَتَهَ -

### فروع حكافي:

عَنْ اَبِي بَصِيرٍ قَالَ دَخَلْنَا عَلَى اَبِي  
عَبْدِ اللَّهِ عَدَيْهِ السَّلَامُ فَقَاتَالَهُ اَبُو  
بَصِيرٍ مَا تَفَوَّلُ فِي الصَّلْوَةِ فِي شَهْرِ  
رَمَضَانَ - فَقَاتَالَ لِشَهْرِ رَمَضَانَ حُرْمَةً  
وَحَقٌّ كَيْشِيْهَ شَنِيْهَ قَنَ الشَّهْوَرِ  
صَلَلَ مَا اسْتَطَعْتَ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ  
تَطَوُّعًا بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ فَيَانِ اسْتَطَعْتَ  
اَنْ تُصَبِّلَ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةً الْفَتَّ  
رَكْعَةً (فَاْفَعَلَ) اَنَ عَلَيْهَا عَدَيْهِ  
السَّلَامُ فِي اَخِرِ عُصْرَهِ

كَانَ يُصَبِّلَ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَ  
لَيْلَةَ الْفَتَّ رَكْعَةً فَصَبِلَ يَا اَبَا مُحَمَّدَ زِيَادَهُ  
اِفِي رَمَضَانَ فَقَدْلَتْ كُمْ جَعَلَتْ فَدَاءَكَ  
فَقَاتَالَ فِي عِشْرِينَ لَيْلَهَ تُصَبِّلَ فِي كُلِّ  
لَيْلَهَ عِشْرِينَ رَكْعَهَ شَمَائِيَ رَكَعَاتٍ  
قَبْلَ الْعَشْمَهَ وَ اَثْنَتَنِي عَشَرَهَ رَكْعَهَ  
بَعْدَ هَا سِوَى مَا كُنْتَ تُصَبِّلَ قَبْلَ

قَبْلَ ذَلِكَ فَيَا ذَا دَخَلَ الْعَشْرُ الْأَوَّلَ وَأَخْرُ  
فَصَلَّى شَلَّا يُثِينَ رَحْمَةً فِي حَلْلٍ  
لَيْلَةٍ شَمَاءِ رَكْعَاتٍ قَبْلَ الْعَتْمَةِ  
وَأَقْنَيْنَ وَعِشْرِينَ رَحْمَةً بَعْدَ هَاسِيَّ  
مَا كُنْتَ تَفْعَلْ قَبْلَ ذَلِكَ.

(فردیہ کافی جلد ۴ صفحہ ۲۴۵)

باب ما یزادہن الصلوٰۃ فی

شہر رمضان)

ترجمہ:

ابو بصیر کرتا ہے۔ کہ ہم چند اولیٰ حضرت امام جعفر صادقؑ رضی اللہ عنہ کے پاک حاضر ہوئے۔ تو میں (ابو بصیر) نے الہم سے پوچھا۔ رمضان البارک میں نماز کے متعلق آپ کا کیا ارشاد ہے؟ آپ نے فرمایا۔ رمضان شریعت کا ہمینہ بہت احترام والا حصہ ہے۔ اور اس کے متعلق حقوق ہیں۔ جو کسی دوسرے ہمینہ کو عطا ہے ہوئے۔ اس ہمینہ کی دو دن جس قدر ہو سکے تو افضل ادا کرو۔ اگر اس کی ہر رات اور ہر دن میں ایک ہزار رکعت پڑھو۔ تو فردر پڑھو۔ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ تحریث شریعت کے آخری جیسے میں اس ہمینہ کی ہر رات اور اس کے ہر دن میں ایک ہزار رکعت ادا فرمایا۔ اس سے اب محکمہ رمضان البارک میں بحث کرتے زیادہ تو افضل پڑھا کرو۔ میں (ابو بصیر) نے پوچھا۔ آپ پر قربان باؤں۔ کتنے تو افضل ادا کیا کرو۔ فرمایا۔ پہلی میں لا توں میں ہر رات کو میں رکعت ادا کیا کرو۔ آخر نماز مغرب کے بعد رعشاد

سے پہلے) اور بارہ نماز عشا دے کے بعد۔ لیکن یہ میں ان رکعتوں کے علاوہ ہوئی پاہیں ہے جو تم عام طور پر روزانہ پڑھتے اور پہر جب رمضان المبارک کا آخری عشرہ (یعنی آخری دس دن) شروع ہو۔ تو ہر رات میں رکعت ادا کرو۔ اس طرح کوشاہ دے سے قبل آخر رکعت ادا بعد از نماز عشا را بائیس رکعت لیکن یہ بھی غیر رمضانیں ہیں روزانہ کی تعداد رکعت کے علاوہ ہوئی پاہیں۔

### الحاصل:

اہل تائیں کی معتبر تھے، ہم نے حال ثبوت پیش کر دیا ہے۔ جس سے ہر ذی عقل یہی نتیجہ نکالے گا۔ کہ حضرت امیر اہل بیت رضی اللہ عنہم رمضان المبارک میں بعد نماز عشا رام طور پر پڑھی جانے والی رکعتوں سے زیادہ رکعات ادا فرمایا کرتے تھے۔ نماز تاریخ بھی ایک نقل کی قسم ہی ہے۔ اسی قسم کی نماز رمضان المبارک کی ابتدائی بیس راتوں میں امیر اہل بیت بیس رکعت نوافل زیادہ ادا فرمایا کرتے تھے۔

حنفی کر تھام، ماموں کے امام حضرت ملی المرتضی رضی اللہ عنہ (القول امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ) رمضان کی ہر رات اور اس کے ہر دن میں ایک ہزار رکعت ادا فرمایا کرتے تھے۔

ابتدائی بیس دنوں کے بعد پھر روزانہ بیس رکعات ادا کرنا ائمہ اہل بیت کی مادت مبارک تھی۔ خود بھی اس تعداد زیادہ عبادت میں مشغول ہوتے مادھپے تعلیمیں واجاہ کو بھی اسی طرح زیادہ نوافل پڑھنے کی زیغی دیتے۔

مترغی نے تو یہ کہ کہ کہ بڑی بڑی تھی۔ کہ حضرت امیر اہل بیت سے نہ کوئی

زادہ عبادت (نقش) کی روایت ہے۔ اور نہیں اُن کا عمل اس کی تائید کرتا ہے۔ اپنے حقیقتی حال ملاحظہ کی۔ اگر اہل بیت خود بھی دوران رمضان المبارک میں سے کسے کریم کی رکھات یہکہ معمول سے زیادہ نوافل (تراؤیخ) ادا فرمایا کرتے تھے۔ اور دوسروں کو بھی اس پر عمل پیش کرنے کا حکم دیا کرتے تھے۔

لہذا مفترض کا اعتراف امر ہے باہم مخواہ، ہرگیہ اور اسی کے نام میں اس اعتراض کی بھی تردید ہو گئی۔ کہ نماز تراویخ میں اخلاق ایجاد کروہ و دو دعویٰ سیدہ، ہے۔

ذکری امام نے اسے اپنایا۔ اور نہ اس کا کوئی ثبوت؟

ان حوالہ بات کے ذکر کرنے کے بعد بھی اگر کوئی بھی کتاب پھر سے کہ نماز تراویخ و بدعت فاروقی، ہے۔ وغیرہ وغیرہ تو پھر سمجھ دیجئے۔ کہ ایسا کہتا اس کے اندھی بہت ہونتے کی علامت ہے۔ اگر اہل بیت خود پڑھیں۔ دوسروں کو پڑھنے کا حکم دیں۔ اور یہ ہے۔ کہ بدعت سیدہ، ہے تو اس سے ہے تو وہ۔ اور یاد گئی کوئی کوئی کون نہ گز۔

حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کا سید نافاروقی اعظم رضی اللہ عنہ کے طریقہ سے حسن مساجد کو دیکھو نورانی دعا دینا۔ ان کا خود ایک ہزار ایک روزانہ رمضان المبارک میں روزانہ نوافل ادا کرتا۔ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کا بھی میں سے کہ نماز تراویخ کی ترمیم ادا فرمائی اور نماز کر ایک سویں اور تیسیں رات کو ایک سو نوافل ادا کرنے کی ترییب دینا ایسے شواہد ہیں۔ کہ جن کی روشنی میں بہتر شخص یہ دیکھ سکتا ہے۔ کہ نماز تراویخ کی کیا فضیلت ہے۔ اور اس کا کس تدریا ہتھا میں سے۔ سنت فاروقی نہیں سنت امامی ہی سمجھ کر اس پر عمل کرو۔ بہر ماں اس سے الکاری کوئی وجہ اور کوئی معمول دلیل پڑیں، نہیں کی جاسکتی۔

ان گزارشات سے ہمیں امید ہے۔ کہ اگر کسی قاری کو تلاش حتی ہو گی۔ تو وہ فرور اس تلاش میں کامیاب ہو گا۔ اور اگر کوئی شک و شبہ کی دلیل میں پھنسا ہوار ہائی کا

مرتفع ماحل کے سقین کی منزل نگہ پا ناچا ہتا ہو گا۔ اور کوئی بیفعن و مدار کی بینک انداز کر  
حق و مدد اقتت کی سدا بسار و بکھنا پا ہے گا۔ تو وہ یقیناً اس دیس ہم مران ہو گا۔ اور اگر کوئی  
بھوئے سے سیدھی را مسے ہٹ چکا ہو گا۔ تو اُنہا دا شد یقیناً اُسے صراحت سقین  
پر پہنالیسب ہو گا۔

وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ

# فصل

## جنازہ کے چند مسائل

اندر تعالیٰ نے جس ادمی کو دنیا میں سمجھا۔ اس نے بالآخر یہاں سے کوچ کرنا ہے۔ اور پھر اس دنیا میں کیے گئے اعمال کا حساب و کتاب یوم جزا کو دینا ہو گا جب کسی شخص کے انتقال کا وقت آتا ہے۔ تو صرف نے والا اپنے بارے میں جو کچھ ہونے والا ہوتا ہے۔ اس کا خود منا ہو رہا ہوتا ہے۔ لیکن حاضرین کو دینا شہیں سکتا۔ اگر بنتی ہے۔ تو اس کے ساتھ زم سوک ہوتا ہے۔ اور اگر دوزخی ہے۔ تو جان نکالنے والے فرشتے سنت سوک کرتے ہیں۔ اسی درج کچھ علامات ایسی ہوتی ہیں۔ جس سے حاضرین سمجھی مرنے والے کے بارے میں کچھ نہ کچھ نظر یہ قائم کر سکتے ہیں۔ مثلاً اگر ایک ادمی بوقت رخصت کو پڑھ دیتا ہے۔ تو اس کے بارے میں موجود لوگوں کی گواہی بنتی ہونے کی ہوگی۔ اور اگر اس وقت اس کی زبان سے گھانی گھوڑج اور کھنپات تھکتے ہیں۔ تو یہ اس کے دوزخی ہونے کی علامت سمجھی جاتی ہے۔ اور یہ بھی بات کسی حد تک قابلِ لصین ہے۔ بلکہ جس ادمی نے زندگی میں اچھے کام کیے۔ اور پڑائیوں سے بچتا رہا۔ تو اس کی بدولت دنیا سے اس کی رخصتی ایمان و اسلام کے ساتھ ہو۔ اور جو اس کے خلاف رہا ہو وہ آخری محاذیں

محن ہے کہ کسے بغیر ہی پہلی پڑتے۔ ان باتوں کو دیکھا جائے۔ تو اہل تشیع کی نظر یا ہر کرتی ہے۔ کہ ان اہل تشیع میں سے مرنے والا تابی تشیع نہیں۔ ان کے چند مسائل بحوار طلاق حظر ہوں۔

لوقت مرگ اور بوقت غسل بھی میت کے

پاؤں قبده کی طرف کرو

### وسائل الشیعہ وغیرہ

عَنْ سَيِّدِنَا وَبْنِ حَالِدٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ إِذَا مَاتَ لِأَحَدِكُمْ مَيْتَةٌ فَسَجُّرُهُ تِجَاهَ الْقِبْلَةِ وَكَذَلِكَ إِذَا أَغْسِلَ يُحَفَّرَ لَهُ مَوْضِعُ الْمُغْتَسَلِ تِجَاهَ الْقِبْلَةِ فَإِنْ كُوْنَ مُسْتَقْبِلًا بِأَطْرِفِ (مُسْتَقْبِلًا بِأَطْرِفِ) فَدَفِنْهُ وَوَجْهُهُ إِلَى الْقِبْلَةِ۔

۱۔ وسائل الشیعہ جلد ۲ و ۳ مکتب الطہارت

۲۶۱ باب درجوب توجیہ المختصر (ج)

۲۔ فقہ الامام جعفر صادق جلد اول ص ۱۰۶  
تذکرة الامتناع (ج)

۳۔ تحریر ابو سید جلد اول ص ۶۶  
فی الاحکام المختصر (ج)

ترجمہ:

یہمان بن خالد روایت کرتا ہے۔ کہیں نے حضرت امام جعفر صادقؑ فر  
رضی امیر عزیز کو یہ فرماتے ہوئے تھا۔ جب تم میں سے کسی کے ہاں کوئی  
مر جائے۔ تو اسے قبر میخ کر کے کھن پہناؤ۔ اور اسے عسل دیتے وات  
بھی اسی طرح کرو۔ لیکن اس کے لیے تبدیل کی طرف گزرا کھوادا جائے جیس  
میں اس کے عسل کا پانی گزے۔ یہ اس لیے ہے کہ بوقت عسل اس کا منہ نہ  
تم قبر کی طرف ہو جائیں۔

### وسائل الشیعہ :

عَنِ الصَّادِقِ عَنْ عَنْ عَنْ تَوْجِيهِ  
الْمَتَّبِ فَقَالَ اسْتَقْبِلْ بِبَاطِنِ قَدَمِيْهِ الْقِبْلَةَ  
قَالَ وَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنُونَ عَنْ عَنْ عَنْ  
رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى رَجَلٍ  
مِنْ وَلَدِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ وَهُوَ فِي السُّوقِ (النَّزْعَ) وَقَدْ  
وَجَهَ بِغَيْرِ (الْمُتَّبِلِ) الْقِبْلَةَ فَقَالَ وَجَهْتُهُ إِلَى الْقِبْلَةِ  
فَإِنَّكُمْ إِذَا أَقْدَمْتُمْ ذَلِكَ أَقْبَلْتُ عَنْ عَنْ عَدَائِكُمْ وَ  
أَقْبَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَنْ عَدَائِهِ بِرَجْهِهِ فَلَمْ يَزِدْ كَذَلِكَ  
حَتَّى يُعْبَضَ .

(وسائل الشیعہ جلد دوم ص ۲۶۰ کتاب الہارت)

باب ترجیحہ المختصر مطبوعہ تہران

(طبع جدید)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا۔ کہ میت کا منہ کس طرف کیا جاتا چاہیے؟ آپ نے فرمایا۔ کہ اس کے قدموں کے تلوے تبدیل کر کر دو اور پھر فرمایا۔ کہ حضرت علی الرضا رضی اللہ عنہ نے بیان کیا ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ایک مرتبہ اولاد عبد المطلب میں سے ایک کے پاس تشریف لے گئے۔ اس وقت وہ قریب الگ تھا اور لوگوں نے اس کا منہ تبدیل کی طرف نہیں کیا ہوا تھا۔ آپ سفر فرمایا۔ اس کا چہرہ تبدیل کی طرف کر دیا۔ کیونکہ جب تم ایسا کرو گے۔ تو فرشتے اس کی طرف آئیں گے۔ اور اشد تعالیٰ بھی اس کی طرف توجہ فرمائے گا۔ وہ اسی حالت پر کر دیا گیا اور بالآخر اسی حالت میں اس نے دم توڑ دیا۔

مرنے کے وقت مرنے والے کے منہ

سے منی بیکلنے کا ثبوت

لَا يَحْضُرُهُ الْفَقِيهُونَ

سَيْئَ الْأَصَادِقُ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِأَيِّ عِلْمٍ يُغَسِّلُ الْمَيِّتُ؟  
 قَالَ تَخْرُجُ مِنْهُ التُّطْفَةُ الَّتِي خُلِقَ مِنْهَا تَخْرُجُ  
 مِنْ عَيْنِهِ أَوْ مِنْ فَيْلُهُ وَ مَا يَخْرُجُ أَحَدٌ  
 مِنَ الدُّنْيَا حَتَّى يُرِيَ مَكَانَهُ مِنَ  
 الْجَنَّةِ أَفَ مِنَ النَّارِ ۔

(۱- مَن لَا يَحْضُرُ الْفَقِيْهَ جَلْدُ اول ص ۸۷

فی شیْریت مطبوعہ تہران (طبع پدریہ)

ترجمہ:

اہم جعفر صادق رضی اشاعۃ سے پوچھا گیا کہ میت کو غسل کس عترت کی وجہ سے دیا جاتا ہے؟ فرمایا اس کی انکھوں یا اس کے منہ سے وہ نظمہ نکلتا ہے جس سے اُسے پیدا کیا گیا تھا (اس نظر کے نکلنے کی وجہ سے اُسے غسل کی ضرورت پڑتی ہے) اور جو شخص مرنے لگتا ہے اُس کا خروی مکان چلے جنت میں ہر یادو زخ میں دکھاریا جاتا ہے (رینیریکھے وہ صرتاً نہیں ہے)۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ الْفَتَنِ وَيُخْنَىْ فَكَالَّذِي سَأَلَتْ أَبَا جَعْفَرَ  
مُحَمَّدَ بْنَ عَلَيْ عَنِّيهِمَا الشَّدَادُ عَنْ غُسْلِ الْمَيِّتِ  
لَا يَرِيْ عَلَيْهِ يُغْسَلُ، وَلَا يَرِيْ عَلَيْهِ يُغْسِلُ الْمَاقِسِ؟ فَتَالَّ  
يُغْسَلُ الْمَيِّتُ لِأَنَّهُ جَنْبٌ۔

وَالوسائل الشیعہ جلد دوم صفحہ نمبر ۴۸۶

(کتاب الہمارت)

۲- غسل الشائع باب نمبر ۲۲۹

ص ۳۰۰ / العلة التي من أجلها

بغسل الميّت الخ

ترجمہ:

ابو عبد اللہ قزوینی ہوتا ہے کہ میں نے امام محمد باقر رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ میت کوں کس میت کی بنی پر دیا جاتا ہے؟ اور میت کوں میت فیتنے والا کیوں کرتا ہے؟ فرمایا میت کوں اس لیے دیا جاتا ہے کیونکہ (اس کے منزیل ائمہ علیہ السلام سے منی تھی ہے جس کی وجہ سے) وہ بُنی ہو جاتا ہے۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ حَنَّاءِ قَالَ سَالَتْ أَبَا إِبْرَاهِيمَ  
عَلَيْهِ الْمَسَلَّمُ مُرْعِنَ الْمَيِّتِ لَكُمْ يُعْسَلُ عَنْ الْجَنَابَةِ  
فَذَكَرَ حَدِيثًا يَقُولُ فِيهِ وِفَادَ امَاتَ سَالَتْ مِنْهُ تِلْكَ  
الْتُّطْفَةُ بِعِينِهَا يَعْنِي أَسْتَيْ حَلِيقٍ مِنْهَا فَمِنْ شَرِّ  
صَارَ الْمَيِّتُ يُعْسَلُ عَنْ الْجَنَابَةِ.

(۱- وسائل الشیعہ جلد دوم ص ۴۸۷)

(کتاب الطہارت)

(۲- علی الشرائع یا ب ۲۳۸ ص ۳)

(طبعہ عزیز حیدر ریجفت اشرف)

ترجمہ:

عبد الرحمن بن حادث کرتا ہے کہ میں نے ابو ابراہیم سے پوچھا کہ میت کو غلی جنابت کیوں دیا جاتا ہے؟ بُرے اس لیے کہ جب اُدھی مرتا ہے۔ تو بُینہ وہی نظر اس کے منزیل ائمہ علیہ السلام سے بہن لکھتے ہے۔

جس سے اُسے پیدا کیا گی تھا۔ یہی وجہ ہے کہ جس کے سبب میت کر جنابت کا نسل دیا جاتا ہے۔

میت کے منہ یا آنکھوں سے نکلنے والے

لطف کی تشریع

فروع کافی

فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَخْلُقَ خُلُقًا أَمْرَهُمْ فَأَخْذَهُ وَأَنْ  
الثُّرْبَةُ الَّتِي قَالَ فِي كِتَابِهِ "مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَرِثَيْهَا  
تُعِيدُ كُمْ وَمِنْهَا تُخْرِجُكُمْ كَارَةً أُخْرَى" فَعُجِّنَ  
القُطْعَةُ بِتِلْكَ الثُّرْبَةِ الَّتِي يُخْلُقُ مِنْهَا بَعْدَ أَنْ  
أَسْكَنَهَا التِّرْخَمًا بَعْدِنَ كَيْلَهٗ فَإِذَا أَتَمْتَ لَهَا  
آذِبَعَةً أَشْهَرٍ قَاتَلُوا يَارِتَ تَخْلُقُ مَاءً؟ فَيَا مَرْهُمْ  
يَعَلِّمُ يُبَدِّلُ مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أُنْشَى أَبْيَضَ أَوْ أَسْوَدَ  
فَإِذَا أَخْرَجَتِ السُّرُوفَ مِنَ الْبَدَنِ خَرَجَتِ  
هَذِهِ الْقُطْعَةُ يُعَيِّنُهَا مِنْهُ كَائِنًا مَا  
صَفِيرًا أَوْ كَبِيرًا ذَكْرًا أَوْ أُنْشَى فَلِذِلِكَ يُفْسَدُ  
الْحَيْثُ غَسَلَ الْجَنَابَةَ.

فروع کافی جلد سوم ص ۸۶۳ کتاب الجنائز  
مطبوعہ تہران (پیغمبر عدید)

## تذکرہ:

جب اللہ تعالیٰ کسی کے پیدا کرنے کا ارادہ فرماتا ہے۔ تو فرشتے اسی مٹی میں سے کچھے آتے ہیں۔ جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں فرمایا ہے۔ دو اس سے ہم نے ہمیں پیدا کیا، اور اسی میں ہم ہمیں بولنا میں گے اور اسی سے دوبارہ ہم نکالیں گے۔ لطف کو اس مٹی میں ڈال کر جس سے پیدا کرنا مقصود ہوتا ہے گوندھا جاتا ہے اور یہ اس وقت ہوتا ہے۔ جب وہ ماں کے رحم میں چالیس دن رات گزاریتا ہے۔ پھر جب اسے چار ہفتہ مکمل ہو جاتے ہیں۔ تو فرشتے اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں اے اللہ! کیا پیدا کرے گا؟ پھر اللہ تعالیٰ جوارا وہ کرتا ہے۔ اس کا حکم دیتا ہے۔ روکا یا رُکی کالا یا سفید۔ پھر جب مرتے وقت اس کی روح خلختی ہے۔ تو یہی لطف بعینہ اس کے بدن سے (آنکھی یا منز کے ذریعہ) نکلتا ہے۔ وہ مرنے والا چھوٹا ہریا بڑا، مذکور ہریا مژون۔ اسی بنا پر میت کو غسل چاہت دیا جاتا ہے۔

میت کو ہاتھ لگانے والے پرلو اجب

ہونے کا ثبوت

تحمید الوسیلہ

فَصَلٌ فِي غُسْلِ مَنِ الْمَيِّتٍ .. وَسَبَبٌ وَجْوَبٌ مَشْ

مَيْتُ الْإِنْسَانُ يَعْدَ بَرْدَ قَمَامَ جَسِيدٌ؛ وَقَبْلَ تَعَامٍ  
غَسْلِهِ لَا بَعْدَهُ وَلَوْ كَانَ عُسْلًا إِضْطِرَارِيًّا  
وَلَا فَرْقٌ فِي الْمَيْتِ بَيْنَ الْمُسْلِمِ وَالْكَافِرِ  
وَالْحَكِيمِ وَالصَّغِيرِ حَتَّى التِّسْقِطِ إِذَا أَتَهُ  
لَهُ أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ كَمَا لَا فَرْقٌ بَيْنَ مَا تُحِلُّهُ  
الْحَيَاةُ وَغَيْرُهُ مَا سَا مَفْسُوسًا بَعْدَ صِدْقِ  
إِسْمِ الْمَيْتِ فَيَحِبُّ الْعُشْلُ بِمَيْتٍ ظُفْرٍ، بِالظُّفْرِ  
وَجَرِيًّا (الْأَسِيدُ جَدْلَوْلُ عِنْدَ مَنْفُصِ فِي  
غَسلِ الْمَيْتِ، مُطْبَعُ عَرَبَرَانِ بَيْتِ جَدْلَيْدَ)

ترجمہ:

میت کر چکر کے پرنس کے بارے میں احکامات میت کو اتحانگانے  
پر جو عشل واجب ہو جاتا ہے۔ وہ میت کے تمام جسم کے ٹھنڈا  
پڑنے پر اسے ہاتھ لگانے سے واجب ہو جائے گا۔ اور اس کے مکمل غسل  
دینے سے پہلے پہلے ہاتھ لگنے سے وجوب لازم آتا ہے۔ جب  
میت کو عشل دے دیا جائے۔ تو پھر اسے ہاتھ لگانے سے ہاتھ  
لگانے والے پرنس واجب نہیں ہوتا۔ اگرچہ عشل با مر مجبوری ہی دیا گیا  
ہو۔ ہاتھ لگانے والے پرنس کا واجب ہونا برعال ضروری ہے۔  
میت مسلم ہو ما کافر، چھوٹی ہو یا بڑی حصی کروہ کچا بچہ جو چارہ مال کے  
رحم میں رہنے کے بعد پیدا ہوا ان میں سے کسی کو بھی ہاتھ لگ جائے  
تو ہاتھ لگانے والے پرنس واجب ہے۔ اسی طرح اسی میں بھی کوئی  
فرق نہیں، کہ میت زندہ پیدا ہو کر مری یا مری ہوئی پیدا ہوئی خود

ہاتھ لگایا ہوا ہاتھ لگایا گیا ہو۔ کیونکہ ان صورتوں میں ہاتھ لگانا صارق اہمیت ہے ہمداً اگر کوئی شخص میت کے نامن کو اپنے ناخ لگاتا ہے تب بھی ناخ لگانے والے پرنس واجب ہو گیا۔

### مذاہب خمسہ

مَسْ الْبَيْتِ . إِذَا مَسَ الْإِنْسَانُ مَيْتًا إِنْسَانِيًّا فَهُنَّ عَذَنِيَ الْوُضُوءُ ، أَوِ الْغُسلُ أَوْ لَا يَحِبُّ عَلَيْهِ شَفْعٌ ؟ قَالَ الْأَزْبَعَةُ مَسْ الْمَيْتِ لَكُنْسَ بِحَدِيثِ أَصْعَرَ وَلَا أَكْبَرَ - أَنِّي لَا يُوْحِبُ وُضُوءًا وَلَا غُسْلًا وَلَا مَا يَسْعَبُ الْعُشُلُ مِنْ تَغْسِيلِ الْمَيْتِ لِأَمِنِ فَسِيْهِ قَالَ الْأَنْصَارُ الْإِمَامِيَّةُ يَحِبُّ الْغُشْلُ مِنَ الْمَيْتِ بِشَرِطِ أَنْ تَبْرُدَ حِسْنُرُ الْمَيْتِ وَأَنْ تَكُونَ الْعَسْنُ قَبْلَ التَّغْسِيلِ الشُّرُعِيَّةُ فَإِذَا حَصَلَ الْمَسْ قَبْلَ بَرْدَهِ وَبَعْدَ الْمَوْتِ بِلَا فَضْلٍ أَوْ بَعْدَ أَنْ تَهُنَّ التَّغْسِيلُ هَلَا شَيْءٌ عَلَى الْمَسَارِ -

وَلَمْ يُعْرِفُوا فِي وِجْهِ الْفُسْلِ بَيْنَ أَنْ تَكُونَ الْمَيْتُ مُسْلِمًا أَوْ غَيْرَ مُسْلِمٍ وَلَا بَيْنَ أَنْ تَكُونَ كَبِيرًا أَوْ صَغِيرًا أَحَدًا وَكُنْ كَانَ سِقْطًا تَمَّ لَهُ أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ وَسَوَاهُ حَصَلَ الْمَسْ إِغْتِيَارِيًّا أَوْ إِضْطِرَارِيًّا عَاقِلًا كَانَ الْمَاسُ أَوْ مَجْمُونُ اصْفِيرًا أَوْ كَبِيرًا فَيَحِبُّ الْغُسلُ عَلَى الْمَجْمُونِ بَعْدَ الْإِفَاقَةِ وَعَلَى

الصَّفِيرُ بَعْدَ الْبَدْوَعَ بَلْ أَوْجَبَ الْإِمَامَيْهُ الْغُسْلَ  
يُمْتَنِنُ الْقِطْعَهُ الْمُنَافَهُ مِنْ حَيٍّ أَوْ مِنْ مَيِّتٍ  
إِذَا كَانَتْ مُشْتَمِلَهُ عَلَى عَظِيمٍ فَإِذَا الْكَسَتُ  
إِصْبَاعًا قُطِعَتْ مِنْ حَيٍّ وَجَبَ الْغُسْلُ وَكَذَّ الْوَلَعَسْتُ  
مِسْتًا مُنْفَصِلَهُ مِنْ مَيِّتٍ أَهْلًا ذَالِكَسَتِ الْمِسْنَ بَعْدَ  
إِنْفَقَالِهَا مِنَ الْحَيِّ فَيَجِبُ الْغُسْلُ إِذَا كَانَ عَلَيْهَا  
لَحْمٌ وَلَا يَجِبُ إِذَا كَانَتْ مُجَرَّدَهُ .

(ذراہب غرس ۲۵ ذکر میت

مطبوع تہران جدید)

ترجمہ :

میت کو چھوٹنے کے احکام جب کوئی ادمی کسی انسانی میت کو چھوٹنا  
ہے تو کیا اس چھوٹنے والے پروضو عیا غسل واجب ہوتا ہے یا کچھ  
بھی واجب نہیں ہوتا ہے ۔

الله ارباب نے کہا ہے کہ میت کو چھوٹنا نہ حدث اصرف ہے اور نہ ہی  
حدث اکبر۔ یعنی اس کو چھوٹنے سے وضو یا غسل کچھ بھی واجب نہیں ہوتا  
اہل میت کو غسل دینے سے غسل دینے مطلقاً غسل کرنا مستحب ہوتا ہے  
میت کو چھوٹنے سے نہیں۔ اہل شیع (اماہیہ) کی اکثریت یہ کہتی ہے  
کہ میت انسانی کو چھوٹنے والے پر غسل کرتا واجب ہو جاتا ہے۔ لیکن  
اس کے لیے ارشاد ہے کہ میت کا جسم ٹھنڈا ہو جائے ہو۔ اور چھوٹنا  
غسل شرعی سے پہلے واقع ہوا ہو۔ لہذا جب کسی نے میت کو ٹھنڈا  
ہونے سے پہلے چھوٹیا۔ جبکہ وہ بھی ابھی مرا قہا۔ یا غسل شرعی کے

بعد چھو تو چھو نے والے پر کچھ بھی واجب نہیں ہو گا۔  
 اما یہ نے یہ کوئی فرق نہیں کیا کہ مرت مسلمان کی ہر یا کافر کی اور نہ  
 ہی بائیخ تا بائیخ کافر کو ردار کھایہاں تک کہ اگر میت ایسے کچے بچے کی  
 ہے۔ جو چار ماہ تک رحم میں رہا ہو۔ تو اس کو چھو نے پر بھی عشل واجب  
 ہو گا۔ اسی طرح چھو نا چاہے اپنے اختیار سے ہر یا مجبوراً چھو نے  
 والا عاقل ہو یا محزن، ہچھوٹا ہو یا بائیخ ان تمام پر عشل واجب ہے۔ ہاں  
 بھنوں افاقت کے بعد اور تا بائیخ بائیخ ہونے کے بعد عشل کریں گے۔ بلکہ  
 اما یہ نے عشل اس صورت میں بھی واجب قرار دیا ہے۔ کہ اگر کسی نہ کہ  
 انسان کا کوئی عضو یا اس کا کوئی حصہ کاٹ لیا گیا یا کسی میت کا عضو جس کی  
 ہڑی بھی ساتھ ہو۔ اس کے ساتھ چھو نے والے پر بھی عشل واجب ہو  
 جائے گا۔ اگر کسی زندہ ادمی کی ننگی کاٹ کر اس سے میت کو چھوپھر  
 بھی عشل واجب ہے۔ اسی طرح اگر میت کے جدرا شدہ دانت کو باختہ  
 لگ گی تو بھی عشل واجب ہو جائے گا۔ ہاں اگر زندہ ادمی کے جدرا شدہ  
 دانت کو باختہ لگا۔ تر اس سے عشل تب واجب ہو گا۔ جب اس پر  
 کچھ گوشت لگا ہوا ہو۔ اور اگر بالکل خالص دانت ہی ہے گوشت اس  
 پر تقطیع نہیں۔ تو ایسے دانت کو چھو نے والے پر کچھ بھی واجب  
 نہیں ہے۔

### لمف کریہ:

اہل کشیع کی کتب کے خواجات سے یہ بات روزِ روشن کی طرح واضح  
 ہو گئی۔ کہ ان کے مذہب و ملک میں برقت مرگ اور برقت عشل مُردے کے

پاؤں تبدیل کی طرف کرنے چاہیں مادر بھی ثابت ہوا۔ کمرہ ملخند اپنے پر اس قدر شدید نجیس اور تاپاک ہو جاتا ہے۔ کہ اس کے ناخن کو چھوٹے والے پر بھی غسل اجنب ہو جاتا ہے۔ اور یہ کہ مردے پر غسل جنابت ہوتا ہے۔ یعنی اس کے جسم سے نطف نکلنے کی وجہ سے وہ پریدار رضبی ہو گیا ہے۔ لہذا اسے پاک کرنے کیے اُسے غسل جنابت دیا جاتا ہے۔

حیرانی اس امر کی ہے۔ کہ اگر زندہ آدمی پر غسل جنابت لازم ہو جائے۔ تو نہ اس کے پڑے نجیس ہوں جاؤں نے پاں رکھے ہیں۔ بشرطیکہ ان پرستقلم طور پر نجاست نہیں ہو۔ اور اس بھبھی کو اگر کوئی دوسرا پاک شخص اٹھا لے۔ تو اس پر غسل واجب نہ ہونے کے خود اہل تشیع بھی تائیں یہی۔ اور حیثیت ہے کہ بھبھی آدمی کے ماتھ مس کرنے والے پر واجب غسل کا حکم ذقرآن کریم اور نہ ہی احادیث مقدسہ میں موجود ہے۔ یہاں تک تہاں تک شیع کی فقہ غسل و نقل کے مطابق بات کرتی نظر آتی ہے۔ یہاں خدا بہتر جانتا ہے۔ کہ ایک شیعہ کے مرنے کے بعد جب وہ ملخند اپڑ گیا تو اس کا مردہ جسم اس قدر جببی اور نجیس ہو گی۔ کہ کوئی گندگی اس کا مقابلہ نہیں کر سکتی نجاست غلیظہ یوں تو تمام نجاست سے بڑھ کر نجیس ہوتی ہے۔ یہاں وہ بھی اگر نشک ہو جائے۔ اور اُسے کوئی اٹھا لے۔ تو جب تک اس کا کچھ حصہ اٹھا لگانے والے کے ہاتھ پر نہ لے گا۔ اس کا دھونا لازم نہیں ہوتا۔ لیکن یہ اہوا شیعہ جو سر پر ڈالیں۔ اتنا غلیظ نجیس ہو گی۔ کہ اس کے ناخن سے اگر کسی کا ناخن لگ گی۔ تو ناخن لگانے والے پر بھی غسل لازم ہو جاتا ہے۔ اور پھر اتنا غلیظ پید جو ابھی مرا ہو۔ اور جسم میں طبی حرارت کچھ پائی جاتی ہو۔ تو پھر اُسے پیدا نجیس نہیں کہا جاتا۔ چند لمحوں میں اس پر کیا آفت آگئی۔ کہ وہ پا غاز سے بھی زیادہ پسید ہو گی۔

## نحوٗ:

اس مقام پر اگر کوئی شیعر رہے کہ برقی غسل مدرسے کے پاؤں قباد کی طرف کرنے پر گل تیس اعتراف ہے۔ تو اپنے گھر کی خبر لو۔ احتات کے نزدیک جب آدمی کھڑے ہو کر نماز پڑھنے کی طاقت نہ رکھے۔ اور میٹھا کر بھی نہ پڑھ سکے۔ تو یہی یہ سے نماز پڑھنا جائز ہے۔ اور نماز پڑھنے کے لیے اس کی مانگیں قبولیٰ ہونے کا مسئلہ موجود ہے۔ اگر یہ بات اتنی ہی بڑی تھی۔ تو حنفیوں کے نزدیک قباد کی طرف پاؤں کر کے نماز پڑھنے کی کیوں اجازت بے؟

## جواب

نفع حنفی میں یہ مسئلہ موجود ہے۔ لیکن اس سے اہل تشیع کا مقصود پورا ہرگز نہیں ہو سکتے۔ کامیں منظر مختصر طور پر یوں ہے۔ کہ نماز کے لیے چند شرائط ہیں۔ ان کا نماز سے یہ سے پورا کرنا لازمی ہے۔ اور اگر وہ شرط آخر نماز تک جاری رہتے والی ہو۔ تو اسے سلام پھر نہ تک برقار رکھنا ضروری ہوتا ہے۔ ان شرائط میں سے ایک قبولیٰ ہونا بھی ہے۔ جماں تک مکن ہو۔ اس پر عمل کرنا ضروری ہے۔ کھڑے ہو کر تو وادخ ہے۔ کہ منہ قباد کی طرف ہی کر کے نماز پڑھی جاتی ہے۔ اور میٹھا کر بھی ایسا ہی ہوتا ہے۔ لیکن اگر کسی میں میٹھا کر نماز پڑھنے کی رہنمائی نہیں۔ تو اسے لیٹ کر پڑھنی پڑے گی۔ اب لیٹ کر پڑھنے کی صورت یہ کہ نمازی ہماں سے مک میں شماں اجڑا لیتے۔ اور اگر چوت لیٹا ہوا ہے۔ تو منہ قباد کی طرف جس قدر ہو سکتا ہے کسے۔ اور اگر کوئی پریٹا ہے۔ تو پھر دامیں کوئی پریٹ پریٹا ہونے کی صورت میں منہ ادھر ہی ہو جاتا ہے۔ ایک صورت تو یہ تھی۔ دوسری صورت یہ کہ اس

نمازی کو شریف گراماٹیا جائے۔ یعنی اس کے پاؤں قبل کی طرف اور سر مشرقی کی طرف ہر اس صورت میں بھی اس کا چہرہ قبل کی طرف ہو جائے گا۔ تو یہ طریقہ صرف منفرد کی طرف کرنے کے لیے کیا گی۔ اور پھر فتح حنفی میں اس پر پابندی نہیں۔ یعنی اگر کوئی شخص شرعاً ملزم ہے اس کو قبل کی طرف پاؤں نہیں کر سکتا۔ تو اس کی نماز ہو جاتی ہے۔ اس پس منظر کی روشنی میں اب اسی تشبیح کا سند دیکھیں۔ کیا میت کے قتل کے لیے میت کے پاؤں کو قبل کی طرف کرنا شرط ہے۔ یعنی بوقتِ غسل نماز کی طرح قبل مرض ہونا شرط ہے اور پھر عجیب نظر ہے کہ میت کو غسل دیتے وقت اس کے جسم سے تمام کپڑے آتا کر غسل دیا جاتا ہے۔ تو کوئی باشکار کے اس کے پاؤں قبل کی طرف کے لیے جا رہے ہیں۔ اس کا منہ ادھر کیا جا رہا ہے۔ زندہ تھا تو پیش اس و پانچاڑ کرتے وقت ادھر منہ کرنا ناجائز تھا مگر گیا تو ایسا کرنا ضروری ہو گی؛ اگر قبل سے تھیں اس کا آتنا ہی پانچاڑ کر کرنا ہے تو پھر اس کی قبر بھی شریف گراماٹیا بنانی چاہیے۔ اور اس میں اس کے پاؤں قبل کی طرف کر کے اور پہنچی ڈال دیتی چاہیئے۔ بلکہ نماز جنازہ پڑھتے وقت بھی اس شیخ کی غسل قبل مرض رکھ کر نماز پڑھنی چاہیئے۔

## عجیب منطق:

مرسے کو غسل دینے کی وجہ وہ متی ہائی جاتی ہے۔ جو اس کے منہ یا آنکھوں سے تخلکتی ہے۔ متی کے ہی دوسرا تھی یعنی ودی اور مذہی کے بارے میں آپ پڑھ پکھے ہیں۔ کہ اگر مخنزہ سبک بہہ جائیں۔ تو نماز نہیں ٹوٹتی۔ کیونکہ اس سے وضو ہیں جاتا۔ کیونکہ وہ حکوم کے حکم میں ہے۔ ایک راستہ سے حکوم اور ودہ سے سوچا رہے ودی اور مذہی تخلکتی ہیں۔ جب حکوم سے نماز ٹوٹتے اور وہ وضو میں کوئی خرابی پڑ جہاڑی کے دوسرا تھی ودی اور مذہی سے بھی یہی حکم ثابت ہو گا

بہر حال اہل کشیدہ کہتے ہیں۔ کمر دے کے مزیاں انھوں سے منی نکتی ہے۔ فُضالگتی کیجیے کیا یہ دو نوں عضو منی نکلنے کے لیے اشد تعالیٰ نے بنائیے ہیں۔ اشد رب المرت نے مرد کا آزاد تناصل اور عورت کی شرمگاہ اس کے نکلنے کی جگہ بنائی۔ جاں یہ کن ہے کہ اشد تعالیٰ اس عادی راستے کے بغیر کسی اور راستے سے منی کا نکلن متحقی عروے یہ اس کی تقدیرت میں داخل ہے۔ لیکن اس کا عمل اور بالتعل نزد مرنے والے شیوہ ہی کی صورت میں نظر آلات ہے۔ اور ہونا بھی یوں ہی چاہیئے۔ یکروں نکر زبان سے اثر تعالیٰ اس کے رسول، اور حضرات صحابہ کرام کی شان میں تازیہا الفاظ کے لئے گئے۔ بوقت مرگ آن میں منی ایسی گندی چیزی ہی رکھنی مناسب نہیں۔ اس طرح اہل تشییع اقراری میں کران کے ہر فرد کے مرستہ وقت اس کے منہ اور اس کی آنکھوں کو پلید کر دیا جاتا ہے۔ بلکہ اس پلیدی سے تمام جسم انتہائی شدید قسم کا بخس ہو جاتا ہے۔ بلکہ اگر کوئی اُسے پھر بھی جائے۔ تو وہ بھی پلید ہو جائے گا۔ اشد تعالیٰ نے یہ سزا ان کی زبانی ان کو مرستہ وقت دی۔ اور کمال ذہانت (یا نادانی) سے ان تو گونتے اس کی نسبت حضرت الحرام بیت کی مرفت کر دی ہے۔ وہ زیان جو اشد تعالیٰ نے اپنے ذکر اور اپنے پیارے بندوں کی صفت و شناور کے لیے پلید اکی تھی۔ اسی وسیلے پر بوقت انتقال الحرام کو جڑ دے جائے۔ ترکیش کی ملامت ہے۔ اسی زبان کو منی سے گناہ کیا جا رہا ہے۔ کیا یہ غصب اہلی نہیں ہے؟ کیا یہ اس کی ناراضی کی کی عمدہ نہیں؟ کیا یہ روز خلی ہونے کی ابتداء نہیں؟ فاتحہ رہا یا اولی الابصار۔

## کفہ نیت:

نیت کے کفہ کے ہارے میں اہل تشییع کا عقیدہ ہے۔ کریم فیضہ ہر ناچاہی۔ اس تقبل آپ یہ پڑھ پکھے وس۔ کران کے نزد یکساں یا کپڑے پہننا

إنَّ كَمْذَبِي شَهَارَ بْنَ چَلَّا هُوَ - حَالَ نَكَارَ اسَّ سَعَيْدَ بْنَ چَلَّا هُوَ تَحْتَهُ .  
بَوْزَنَكَارَ كَمْذَبِي امْمَةَ نَكَارَ اسَّ سَعَيْدَ بْنَ چَلَّا هُوَ ، اپنے دشمنوں کا باباں اور اس سے بڑھ کر جنہیوں کا باباں قرار دیا ہے ۔ ہر سکتا ہے کہ کوئی شید کا لالا باباں پہنچنے کی طرح یہ بھی کہہ دے ۔ کہ ہمارے ہاں کا لالا باباں پہنچا چڑھا امراہ بیت سے محبت کے اخبار کا ایک طریقہ ہے ۔ اسی طرح ہم اپنے مردے کو بھی اسی رنگ کا کفن پہننا پسند کریں گے ۔ اور ہماری یہ تمنا ہوگی ۔ کوئی قیامت کو اپنے اللہ کے سامنے ہم اسی باباں میں پیش ہوں ۔ اور یہ بھی ساتھ ہی کہہ دے ۔ کہ سفید پکڑوں میں کفن دنیا اہل سنت کا مہمool ہے ۔ ہمارا نہیں ۔ تو ہم اس بارے میں دو چار ہو ال جات ان کی کتب سے پیش کر دیتے ہیں ۔ جن میں مردے کو ان کے مذہب میں بھی سفید کفن پہننا تحریر کر دیا ہے ۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ أَبْنِ الْعَدَّاجِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَدَّيْدِ السَّلَامِ قَالَ  
قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلْإِسْرَائِيلَيْضَانَ  
فَيَاتَهُ أَطْبَيْبٌ وَأَطْهَرٌ وَكَفْتُوْرٌ فِيهِ مَوْتَأَكْمُ.  
(وسائل الشیعہ جلد دوم ص ۵۵)

(کتاب الطهارة)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے ابن قدر اس روایت کرتا ہے ۔ کہ  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے سفید پکڑے پہننا کرو ۔  
کیونکہ اس رنگ کے پکڑے بڑے پاکیزہ اور سترے ہوتے

ہیں۔ اور اسی زنگ کے پکڑوں سے اپنے مردوں کو کفن پہنایا کرو۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ قَالَ اللَّهُمَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ لِي مِنْ لِبَاسٍ سِكْرٍ شَيْئًا أَحْسَنَ مِنَ الْبَيْاضِ فَالْبَيْضُ وَالْحَقِيقَةُ فِيهِ مَرْتَأى كُمْرٍ

(وسائل الشیعہ جلد دوم ص ۵۰)

(کتاب الطهارت)

ترجمہ:

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ بھتھے ہیں۔ کہ سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ تھا رے بیاس میں سے سفید بیاس سے بڑھ کر کوئی بیاس خوبصورت اور اچھا نہیں ہے۔ زندگی میں یہی پہنای کرو۔ اور اسی زنگ کے پکڑے میں مردوں کو کفن دیا کرو۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ حُسَيْنِ بْنِ الْمُخْتَارِ قَالَ قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ لَا يُحْكَمُ الْمَيْتُ فِي السَّوَادِ۔

(وسائل الشیعہ جلد دوم ص ۵۱)

ترجمہ:

حسین بن مختار بیان کرتا ہے۔ کہ حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ میت کو ہرگز کالا کھن نہ پہناؤ۔

## وسائل الشیعہ

عَنْ الْحُسَينِ بْنِ الْمُخْتَارِ قَالَ قَلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
أَيْرَجِلِيْحُرِمْ فِيْ تَوْبَ أَسْوَدَ ؟ قَالَ لَا يُحِرِّمُ فِيْ الشَّعْبِ  
الْأَسْوَدِ وَلَا يَكُونُ بِهِ -

وسائل الشیعہ جلد دو تمر

(ص ۵۱)

ترجمہ:

حسین بن مختار کہتا ہے کہ میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے پوچھا کیا آدمی سیاہ کپڑے کا حرام باندھ سکتا ہے؟ فرمائے گے کالے کپڑے میں وہ حرام نہ باندھ سے اور نہ ہی کالے کپڑے کا نہ کفن پہنایا جائے۔

لمحہ فکریہ:

کفن میت کے متعلق باب الجنازہ سے مذکورہ احادیث بعد ترجمہ آپ حضرت نے عاظم کیں۔ انہیں بیت رضی اللہ عنہم نے خداداد بصیرت سے یہ بھانپ یا تھا کہ کچھ لوگ ہماری محبت کا دم بھرتے تھکلیں گے نہیں۔ لیکن زندگی بھرا نہیں وہ بیاس پسند رہے گا۔ جو ہمارے دشمنوں کا، فرعون کا۔ اور دوزخیوں کا تھا اس بیے انہوں نے صاف صاف فرمادیا۔ کہ زندگی میں اگر کوئی بیاس سب سے بہتر ہو سکتا ہے۔ تو وہ سفید رنگ کا ہے۔ اور دنیا سے خصت ہو سکتے وقت جس بیاس میں پسیٹ کرائے اور داع کیا جا رہا ہے۔ وہ بھی یہی

سیندھنگ کا بابا ہوتا چاہیے۔ اور حب دنیا میں سب سے بڑے اجتماع چکے،  
دورانِ حرام پاندھ کر جاتا ہو۔ تو بھی اسی سیندھنگ کا حرام ہوتا چاہیے۔ کیونکہ ہم نہیں  
چاہتے کہ ہمارے نام لیوا اور ہم سے محبت کرنے والے زندہ رہیں۔ تو ان جنہیں  
کا بابا ہو۔ ہمارے وشمنوں کا بابا ہو۔ اور ہم یہ بھی نہیں پسند کرتے کہ  
یہاں عرفات میں لاکھوں فرزندانِ توحید میں وہ سیاہ بابا پہن کر اپنے آپ کو  
امتِ مسلم سے الگ کریں۔ اور ہم یہ بھی تمنا کرتے ہیں کہ قبر میں ہمارا نام لیوا  
اُترے۔ اور حشر میں اُٹھے۔ تو اس پر وہ بابا ہو۔ جو ہمارا پسندیدہ ہے کیونکہ  
سیاہ بابا ان لوگوں کا ہے۔ جو مرد و دبارگاہِ الہی ہیں۔ جو جنت کی بو بھی نہ  
پائیں گے۔

فَاعْتَدُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ۔

”فقہ جعفریہ“ میں میت کو غسل دینے کا طریقہ۔

فروع کافی:

وَاعْسِلْهُ بِمَاءِ الْعَرَاجِ كَمَا عَسَلَهُ فِي الْمَرْأَتَيْنِ  
الْأُوْلَاتَيْنِ ثُمَّ يَسْفُفْهُ بِشُوپِ طَاهِرٍ وَاعْمَدْ إِلَى  
قُطْنٍ فَتَرْزِعُ عَلَيْهِ شَيْئًا مِنْ حُنُونٍ إِلَّا وَصَنْعَهُ عَلَى  
هَرْجِيْهِ قُبْلٍ وَدُبْرُرٍ وَأَحَشَّ الْقُطْنَ فِي دُبْرِرٍ لِمَشَّا  
يَخْرُجَ مِنْهُ فَهُنَّ وَحْدَهُ خِزَّانَ طُونِيَّةَ عَزَّزَنَّا  
يَشْبِرُ فَشُدَّ بِهَا حَقْوَبَانِ وَضَمَّ فَخِدَنِيَّهُ مَنَّا  
شَدِيدًا وَلُغْهَانِ فِي فَخِدَنِيَّهُ ثُمَّ أَخْرُجَ رَأْسَهَا مِنْ

تَحْتَ يَجْلِيْهِ إِلَى جَانِبِ الْأَيْمَنِ وَأَعْزِزُهَا  
فِي مَوْضِعِ الْذِيْنِ نُدَنْتُ فِيْهِ الْعِزْفَةُ وَيَكْنُونُ  
الْعِزْفَةُ مَكْوِلَةٌ وَتَلْكُنْتُ فَخَدِيْهِ مِنْ حَقْرُيْهِ  
إِلَى دُكْبِيْتِهِ لَعْنَا شَدِيْدًا.

۱- فروع کافی جلد سوم صفحہ نمبر ۱۳۷

(کتاب الجناح)

۲- من لا يحضره الفقيه جلد اول ص ۹۶

(طبعہ مہر ان طبعہ پدیدہ)

ترجمہ کے:

میت کو سادہ پانی سے مٹس دو اسی طرح جس طرف پہلے دوبارے کے  
پھٹے ہو۔ پھر کسی پاک کپڑے سے اس کا جسم خشک کر دے۔ پھر رونیے کے  
اس میں تھوڑا سا کافر چھپکا دے۔ یہ رونی میت کی انگلی پہلی شرم گاہ  
پر رکھو۔ اور پہلی شرم گاہ (دُبَر) میں رونی اندر تک دبادو۔ تاکہ  
اندر سے کوئی چیز نہ تھکے۔ پھر ایک کپڑا جو باشت بھر لیا ہو رہا  
لے دے۔ اس سے میت کے کوہنوں پر باندھو۔ اور اس کے دونوں  
ران اچھی طرح اُپس میں ملا جو۔ اور دونوں کو بطور لگوٹ کس کر  
باندھو۔ پھر اس کپڑے کا سر پاؤں سے تکاو۔ اور دو ایسیں طرف سے  
جاو۔ اور لگوٹ کی طرف باندھو۔ ایک کپڑا بہت بہاہنا پاہیئے  
جو دونوں رانوں کوہنوں اور گھنزوں کا اچھی طرح پیٹ دے۔

## تحقیقہ العوام:

اگر خوت نکھلے غریب یا نجاست کا ہو تو روئی فرخ اور وہ بیریں بھیں اور راک منہیں بھی رکھ دیں۔

(تحقیقہ العوام حصہ اول ص ۲۱۹ باتیں یہاں  
بیان ہیں واجبات غسل و کفن وغیرہ)

## بد رویا نتی پر مبنی ایک اعتراض

اہل مسٹ کے نزدیک میت کے کان اور راک میں روئی رکھنا بہتر کہا گیا ہے۔ اس پر ایک شیعہ زبان دراز غلام حسین بھنی نے ہم پر کچھ را چھانٹنے کی گندی کر شش کی ہے۔ فتاویٰ تھا ضی خان کا حوار دے کر رکھا ہے۔ کہ سنی وگ اپنی میت کو کامنڈر گز کرتے ہیں، حوار ملاحظہ ہو۔ سنی فہری ہے کہ ادمی جب مر جائے تو کچھ مقدار روئی اس کے مقام پانائز میں مٹھوںس دی جائے۔

فتاویٰ تھا ضی خان (باب غسل میت

جلد ۱ ص ۱۹)

## نوفٹ

معلوم ہوا کہ جنفی وگ اپنی میت کو کامنڈر گز کرتے ہیں۔ اور پھر چونکہ پانائز

کام قام کھل ہاتا ہے۔ پھر اس میں روئی بھر دیتے ہیں جنپی روگ بے شرم استے ہیں۔ کہ پنچی بست کا لگز خود کرتے ہیں۔ اور اسلام بچارے شیوں کے سر تھوپ دیتے ہیں۔

**جواب ۱:** (حقیقت فقہ عیفہ مصنفہ علام بن عینی ص ۸۹)

اس سے میں پسلی بات یہ ہے کہ بست کی درب میں روئی رکھنا نجفی میں جائز نہیں بلکہ قبیح ہے۔ اہل فقہ عیفہ میں اُس کی تائید کی گئی ہے۔ جیسا کہ فروع کافی وغیرہ کے خوارجات سے ابھی آپ پڑھ چکے ہیں۔ اس لیے لکھاں نہ گز ان کے سر تھوپ انہیں گیا بلکہ انہوں نے خود اپنے امام سے یہ دوسری بات یہ ہے کہ فتاویٰ قاضی فان کی نذر کورہ عبارت میں نجفی نے بروایاتی سے کام لیا ہے۔ اس کی تفصیل فقہ عیفہ جلد دو میں اہل حظہ ہو سکتی ہے۔ میکن بطور اختصار کتاب الجھائز کی مذاہب سے فتاویٰ کی اصل عبارت ہم درج کر دیتے ہیں۔ تاکہ درود و درود پاپی کا پابھی سامنے آجلے۔

### فتاویٰ قاضی خان:

وَعَنِ إِبْرَاهِيمَ حَنْبَلَ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى أَنَّهُ يُجَعَّلُ الْعُطْلُ  
الْمَدْحُوْجُ فِي مَذَّبْحِهِ وَفِيهِ وَبَعْضُهُمْ قَالُوا يُجَعَّلُ  
فِي صَمَائِخِ أَذْمَنَهُ أَيْضًا وَقَالَ بَعْضُهُمْ  
يُجَعَّلُ فِي دُبُّرِهِ أَيْضًا وَهُوَ قِبِيلٌ

(فتاویٰ قاضی خان جلد اول ص ۲۷۱)

بر ۔ بہ عالمگیری مطبوعہ مصہد

ترجمہ:

اہم اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سے ہے۔ کہ مات روئی میت کے شعنوں اور منہ میں رکھی جائے لیں۔ بعض علماء نے کہا کہ میت کے کافیں کے سہنے میں بھی رکھی جائے گی۔ اور بعض نے کہا کہ موت کی دُبّر میں بھی رکھی جائے گی۔ لیکن یہ بہت بُرا ہے۔

### لحہ فکر یہ

قاضی قاضی خاں کی عبارت کے علاوہ کرنے کے بعد وہ مسٹر جو جنہی نے بطور اعتراف بیان کیا تھا۔ اس کی حقیقت آپ پرائیکار اہو گئی۔ یعنی فہرست حنفی کے تینوں پاروں میں شہرو رائے میں سے کسی کا وہ قول نہیں۔ اسی لیے وہ قال، بعضُہُ مُحْرِر، کے الفاظ نے علامہ قاضی خاں نے اسے ذکر کیا۔ اور پھر اس مجبول تالیل کے قول کے بعد اسے واضح طور پر دو تبعیع، بھی لکھ دیا۔ لیکن انہی سے سمجھنی کو یہ نظر نہ آیا کہ اس کے برعکس فروع کافی میں امام حنفی صادق کا قول بلکہ حدیث «وَاحِشُ الْقَطْنَ فِي دُبْرِهِ» کے الفاظ بتاتے ہیں۔ کہ شیعہ مزدہ کی دُبّر میں روئی زور سے اندر کرنا وہ حکم امام معصوم، ہے۔ بلکہ جو اس تخفہ العوام عورت ان شرمنگاہ میں بھی اسی طرح کرنے کا وہ حکم امام، مذکور ہے۔ اور وہ جو یہ بیان کی۔ کہ ان سواخوں سے کچھ نکلنے نہ پائے۔ اور اس کے ساتھ ساتھ ایک مبارکہ حڑا اپر اسے کہ جس طرح اس مرے ہوئے کے لگھنے، ران اور کوئی بھروسے کا حکم ہے۔ وہ یوں حسوس ہوتا ہے۔ کہ ایک گھنے ہے تو وہ دریستے سے بھاگتی تے اور اس کا، ایک اس کی تالیفیں باندھ کر بودھ نہ کاتا۔ اس نے اس تھا بے کی کی اس شیعہ مزدہ کے ساتھ سب کچھ کیا۔ کیونکہ اس تھا بے کی کی

کتب میں ان گلڑیوں کا تذکرہ نظر آتا ہے۔ جو ان کے ہاں میت کے کفن میں، میت کے ساتھ رکھی جاتی ہیں۔ تو معلوم ہو جاتا ہے۔ کہ رہبی ہی سر قبر میں فرشتے نکالیں گے۔ میں ملکن ہے۔ کو لوگوں میں جو یہ مشہور ہے۔ اور جس کا بخوبی نے ذکر رہبی کیا ہے کہ شیعہ اپنے مردے کے ساتھ گاندھی گز کرتے ہیں۔ انہی گلڑیوں سے یہ بات نکالی گئی ہے۔ یہ تھا ان کا اپنی میت کو غسل دفن دینے کا انوکھا طریقہ۔

## فاعتبر وَا يَا اولى الابصار

”میت“ کیلی ہو تو اس سے

شیطان کھیلتا ہے

مَنْ لَا يَحْضُرُهُ الْفَقِيهُ

وَقَالَ الْقَادِقُ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَا تَدْعُ عَبْرَ مَيْتَكَ  
وَحْدَةً فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَعْبَثُ بِهِ فِي جَوَافِهِ۔

(من لا يحضره الفقيه جلد اول ص ۸۶  
باب فی عَلَى الْمَيْتَ)

ترجمہ:

حضرت امام جبڑہ صارق رضی اللہ عنہ سے ابو حیفہ روایت کرتا ہے۔ کہ آپ نے فرمایا۔ کوئی مرنے والا جب مر جاتا ہے اور اکیلا جھوڑ دیا جاتا ہے۔ تو شیطان اس کے پیٹ کے ساتھ کھیلتا ہے۔

## وسائل الشیعہ

عَنْ أَبِي خَدِيْجَةَ حَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ  
لَيْسَ مَرْتَ مِيتٌ يَمْرُّتُ وَمَيْتٌ كُوْمَحَدَةٌ إِلَّا عَبْدٌ  
الشَّيْطَانُ فِي حَقُّهُ فِيهِ -

رسائل الشیعہ جلد دوم صفحہ نمبر ۱۴

باب خراحتہ ترک المیت

(حدہ)

## ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی ائمہ عنہ سے ابو فدیجہ روایت کرتا ہے کہ اپنے نے فرمایا کوئی مرنے والا جب مر جاتا ہے اور اس کو کیس لپھوڑ دیا جاتا ہے تو اس کے پیٹ کے اندر گھس کر شیطان کھینتا ہے۔

## ملحدہ فکر یاد:

وہ بجا دو دہ بہ سر چڑھ کر بولے، شیعہ مرا ہو اور اس کی میت لوگوں کے درمیان ہو۔ تو پھر شیطان انتظار میں ہوتا ہے۔ کریم لوگ اس سے ادھر ادھر ہوں۔ اور میں اس کے پیٹ کے غار میں آنکھ مچوٹی کھیلوں۔ ادھر سے اُوں اور اُنکے نکھوں۔ حالانکہ نیک ادمی جس کا آخری سانس ایمان پر نکھلتا ہے۔ شیطان کا اس کے ساتھ کیا کام؟ برت نزع اس کی کوشش ہوتی ہے۔

کو اس، حری وقت میں اس کا ریمان تھیں فیسا جائے۔ اور یہ بھی عام آدمیوں کا حال ہے۔ اور جو امتر تعالیٰ کے خانوں اور مخلص ہوتے ہیں۔ نہ زندگی میں اور نہ ہی وقت نزع شیطان ان کا کچھ بکھار سلتا ہے۔ قرآن کریم گواہ ہے۔ شیطان نے کہا۔

لَا عَرَيَّلَهُ مِنْ أَجْمَعِينَ إِلَّا يَعْبَدُكَ مِنْهُمُ الْمُخْلِصُونَ  
ترجمہ:

۱۔ میں ان نماں و گوں کو مساوئے ترے مخلص بندوں کے بھکار کر لے جاؤں گا۔

حضرت مسیح معاذ رضی اللہ عنہ کی شادوت پر عرشِ اعظم کو خدش آگئی تھی۔ اب اکیلا ہو یا لوگوں کے درمیان اس کی نعش پڑی ہو۔ شیطان کا اس سے کیا تعلق؟ یہ کن جب مردہ شیخ ہو۔ تو ان کے اہم کے فرمانے کے مطابق وہ اکیلا چھوڑ دیا گی۔ تو شیطان آدھکنے لگا اور اس کے اندر باہر جھائے گا۔ اور یہ دیکھ کر بہت خوش ہو گا۔ کیا بھی میری طرح نہیں اور گندا ہے۔

۲۔ کندہم خس باہم خس پرواز کبوتر باکبوتر بازار بازار!

فَاعْتَدِرْ وَأَيَا أَوْلِي الْأَبْصَارَ

نماز جنازہ بے وضو اور حنفی بھی

پڑھ سکتا ہے

وسائل الشیعہ

عَنْ يَوْنُسَ ابْنِ يَعْقُوبَ قَالَ سَأَلَتْ أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنِ الْجَنَازَةِ أَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهَا  
عَلَى عَنِيرٍ وَضُوٍّ فَقَالَ نَعَمْ رَأَمَا هُوَ  
تَكْبِيرٌ وَكُسُبٌ وَتَحْمِيلٌ وَتَهْمِيلٌ كَمَا تَكْبِيرُ  
وَكُسُبٌ يَعْنِي فِي بَيْتِكَ عَلَى عَنِيرٍ وَضُوٍّ .

وسائل الشیعہ جلد دوم صفحہ نمبر ۷۹۹  
کتاب الطہارت (صلوٰۃ الجنازہ)

ترجمہ:

یونس ابن یعقوب نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے پوچھا کیا میں  
نماز جنازہ بغیر وضو پڑھ سکتا ہوں۔ اپنے فرمایا ہاں وہ تو سمجھ رہیتیں،  
تحمید اور تہمیل کا نام ہے۔ جس طرح تو گھر میں بغیر وضو تکبیر و کسیع  
کر سکتا ہے۔ یہاں بھی درست ہے۔

## وسائل الشیعہ:

عَنْ رَجُلٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَدِيِّهِ السَّلَامُ  
قَالَ مَا لَكُمْ عَنِ الْحَاجَاتِنَ تُصَرِّفُونَ عَنِ الْجَنَازَةِ  
فَقَالَنَفَمْ وَلَا تَقْعِدُ مَعْنَمْ وَالْجُنُبُ يُصَرِّفُونَ  
عَنِ الْجَنَازَةِ

(۱- وسائل الشیعہ کتاب الطہارت،

ص ۸۰۰ باب جراز ان تصلی

الحالُض الم

(۲- تہذیب الاحکام جلد سوم ص ۲۳۳

باب الزیارات)

ترجمہ:

ایک شخص بیان کرتا ہے کہ میں نے امام حبیرہ صادق رضی اللہ عنہ سے پوچھا کیا حیض والی عورت نمازہ جنازہ پڑھ سکتی ہے؟ فرمایا ہاں پڑھ سکتی ہے اور اسے مردوں کے ساتھ کھڑا نہیں ہونا چاہیئے اور جبکی بھی نماز جنازہ پڑھ سکتے ہیں۔

## نماز جنازہ کے لیے ستر عورت

بھی ضروری نہیں

الفقہ علی المذاہب الخمس

وَ اسْتَرْطَ الْأَرْبَعَةُ لِصِحَّةِ الصَّلوةِ عَلَى  
 الْجَهَارَةِ الظَّهَارَةِ وَ سَتْرُ الْعُورَةِ كَمَا  
 كَمَا فِي الصَّلوةِ الْمُفْرُوضَةِ وَ قَالَ الْإِمَامُ  
 كَيْسَتِ الظَّهَارَةِ وَ لَا سَتْرُ الْعُورَةِ بِشُرُطِ الْعِيْنَةِ  
 وَ لِكُنَّهُمَا مُسْتَحْبَتَانِ لِأَنَّهَا كَيْسَتِ صَلَاةٍ فِي  
 حَقِيقَتِهَا وَ إِنَّمَا هُنَ دُعَاءُونَ

(۱- الفقہ علی المذاہب الخمس ص ۴۲

(باب کیفیت الصَّلوة)

(۲- تحریر الدسیلہ جلد م  
 ص ۸۰ ف شرائط الصَّلوة  
 علی المیت).

(۳- وسائل الشید عدد دوم ص ۸۰۰  
 کتاب الطہارۃ ان)

ترجمہ

امیر ایجمنے نماز جنازہ کی محنت کے لیے ہمارت اور ستر عورت دو نوں شرائط قرار دی ایں۔ جیسی طرح یہ دو فور مکن طور پر نماز فرضی کے لیے شرطیں ہیں۔ اور فتحہ جنائزہ کے پر وکھتے ہیں۔ کہ نماز جنازہ کی محنت کے لیے ہمارت اور تھی ستر عورت شرط ہے۔ ہاں یہ دونوں ستحب ہیں۔ دلیل یہ ہے کہ نماز جنازہ وحیقت نماز نہیں بلکہ دعا ہے۔ اور دعا کے لیے ہمارت اور ستر عورت شرط نہیں ہوتی (بھرتی)

ملحق فکریہ

ستر عورت متعلق اب گزشتہ اور اسی میں پڑھ چکے ہیں۔ کہاں اُشیع  
کے ہاں دوہی چیزیں ستر کے قابل ہیں۔ ایک قبل تواہ مرد کی بھویا عورت کی  
اور دوسری دُبڑ۔ اور ان میں سے دُبڑ تو خود دو نوں چھوڑوں کے پردہ میں  
ہو گئی۔ ردِ گئی قبل نواس پر لا تھر کھیا جائے یا چوتال گایا جائے۔ قبر پر وہ  
ممکن ہو گیا۔ اب رعایت یہ کہ تماز جنازہ کے لیے اس کی بھی ضرورت نہیں  
صرف منتخب ہے پر وہ کرو تو اچھا نہ کرو تو بھی کوئی حرج نہیں۔ کاش  
اپنے امام کی اس تعلیم پر عمل بھی کیا ہوتا۔ اور کوئی علامہ مجتہد، حجۃ الاسلام اور  
آیت اشراں طرح جنازہ پڑھاتا۔ اور خلیفہ خدا بھی اس کی اقتداریں میست  
کی بخشش کے لیے دعا مانگنے کے لیے تقدیر طرح کھڑی ہوتی۔ تو سکتے ہیں  
کی بخشش کے امام صاحب کو دیکھتے اور لا حول ولا قوہ پڑھتے۔ اور ۷۵۰  
میں وہ فلم دیکھتے تو کسی سینما میں بھاگ دیکھنی شاید نہ ملکن بھری۔ ایک نظر یہ

رمایت کھاتا اور ستر عورت کے بغیر بھی نماز صلی ہے۔ اور دوسری طرف یہ کہ بھی بھک نہیں جانتا یہ کہ بغیر جنائزہ پڑھ سکتا ہے۔ حالانکہ صبی کے متعلق حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے ایک حدیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم بیان فرمائی اور ان دو علی کے شیعہ ائمہ، کو اس کا پاس و الحافظ بھی نہ رہا۔ صاحب تربیت انسداد اس روایت کو ان الفاظ سے بیان کرتا ہے۔

### قرب الاسناد:

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ إِذَا احْتَضَرَ الْمَعِيْتُ  
فَمَا كَانَ مِنْ اهْرَأَةٍ حَانِثِنَ أَوْ جُنْبَرَ . . . . .  
عَنْ عَلِيٍّ ابْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَا تَشَهَّدُ  
جَنَّاتَ الْكَافِرِ وَلَا جَهَنَّمَ، إِلَّا جُنْبَرًا  
يَنْتَهُ إِلَيْهَا .

ر تربیت الاسناد جلد دو ص ۲۳۷

### ترجمہ:

حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ جب کسی کے مرنے کا وقت آجئے تو اس کے یاں جسیں والی کوئی عورت ہو تو اور نہ ہی بھی۔ حضرت علی المرتضی ہی فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کافر کے جنائزہ اور بھی کہ پاس فرستے ہیں آتے۔ ہاں اگر بھی نہ نشون کریں ہو تو بھر ان کا آنا ہو سکتا ہے۔

## توضیح

وسائل الشید کے گذشتہ ایک حوالے سے حیض والی عورت کے نماز جنازہ ادا کرنے کی امام جعفر سے منقول اجازت پڑھ پکھے میں مادر اُسی میں جبی کے یہے بھی اجازت تھی۔ اور اب قرب الائندہ کے مطابق جہاں کوئی مر رہا ہو رہا ہے ان دونوں کی موجودگی رحمت کے فرشتوں کی دوری کی وجہ بن جاتی ہے۔ اب جب کسی شیعہ کی نماز جنازہ میں بحکم امام کوئی جبی یا کوئی حیض والی عورت شامل ہوگی۔ (جو کہ جائز ہے) تو رحمت کے ذمہ سے اس میت کے قریب بھی نہ آئیں گے۔ پھر امام اور تمام نمازی جب ستر عورت سے بھی آزاد ہوں۔ تو ایسے میں ان فرشتوں کے آنے کا کوئی سبب ہو سکتا ہے۔ اُجایکے دوسرے ہی فرشتے آئیں گے۔ اور انہیں بھی جانتے ہیں کہ ان کا آنایک شکن نہیں ہوتا۔ تو معلوم ہوا کہ ان امامی روگوں کو اشد کی رحمت کی نظر درت ہے۔ اور ان کے مددوں میں ہے۔ اس مقام پر یہ شہر نہیں کیا جا سکتا کہ قرب الائندہ میں امام جعفر نے جبی اور نہیں والی عورت دونوں کا نماز جنازہ ادا کرنا درست قرار دیا ہے۔

د فاعلہ روا یا اولی الابصار

دوسری، کی نماز جنازہ اول تو پڑھی ہی نہ جائے اور

اگر بام مجبوری پڑھنی پڑے تو دعائے مغفرت کی

بجائے لعنت کرنی چاہئے۔

### تحریر الہ سید

یَحِبُّ الصَّلَوةُ عَلَىٰ كُلِّ مُسْلِمٍ وَإِنْ كَانَ مُحَايِلَنَا  
بِالْحَقِّ عَلَى الْأَصْحَاحِ وَلَا يَجُوزُ عَلَى الْكَافِرِ  
بِإِلَهَسَائِهِ حَتَّى الْعُرْتَدَةِ وَمَنْ حُكِمَ بِكُفْرِهِ  
مِنْ إِنْتَهَىٰ بِالإِسْلَامِ كَالثَّوَّاصِبِ وَ  
الْخَوَارِجِ۔

(تحریر الہ سید عبدالواحد ص ۴۷،  
ن الصراحت علی المیت)

ترجمہ:

یہ ترجمہ مسلک یہی ہے کہ ہر مسلمان پر نماز جنازہ پڑھنا واجب ہے  
اگرچہ وہ حق کے مقابلت ہی کیوں نہ ہو اور کافر کی نماز اقسام پر نماز  
جنازہ پڑھنا ناجائز ہے جسی کہ مرتد کی بھی اور ان لوگوں کی نماز جنازہ  
پڑھنا بھی ناجائز ہے جو اپنے اپنے کو اسلام کی طرف نسوب

کرتے ہیں۔ لیکن ان پر کفر کا حکم لگا ہوا ہو۔ جیسا کہ ناصبِ داہت اور فارجی ووگ۔

### فروع کافی

عَنْ عَامِرِ بْنِ السَّمْطِ عَنْ أَبِيهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ  
السَّلَامُ أَنَّ رَجُلًا قَدْ قَاتَلَ الْمُتَّاغِيْفِيْنَ مَا تَفَرَّجَ  
الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ صَوَاتَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا يَمْشِي مَعَهُ فَلَمَّا  
مَوَلَّ الْكَوْكَبَ قَاتَلَ لَهُ الْحُسَيْنُ عَنْدَهُ السَّلَامُ أَيْنَ تَذَهَّبُ  
يَا هَلَادُنْ؟ قَالَ فَقَاتَلَ لَهُ مَوْلَاهُ أَفَرُّ مِنْ جَنَازَةِ هَذَا  
الْمُتَّاغِيْفِيْنَ أَصِيلِي عَلَيْهِمَا فَقَاتَلَ لَهُ الْحُسَيْنُ عَنْدَهُ السَّلَامُ  
أَنْتُظِرُ أَنْ تَقُومَ عَلَى تَعْبُدِي فَمَا تَسْمَعُنِي أَقُولُ قُتْلُ مِثْلِهِ  
فَلَمَّا أَنَّ كَبَرَ عَنِي وَلِيَّةَ قَالَ الْحُسَيْنُ عَنْدَهُ السَّلَامُ  
اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُمَّ الْعَنْ قَدَّارِيْ عَبْدَكَ أَلْفَ لَعْنَتٍ  
مُؤْتَلِقَةٍ غَيْرِ مُخْتَلِقَةٍ اللَّهُمَّ أَخْرِ عَبْدَكَ  
فِي عِبَادَكَ وَبَلَادِكَ وَأَصْلُهُ حَرَنَارِكَ وَأَذْقُهُ  
أَشَدَّ عَذَابِكَ -

فروع کافی جلد سوم ص ۱۹ اکتب البخاری  
باب الصورة على الناصب

ترجمہ:

حضرت امام حضر صادق رضی اشرعنے سے عامر بن سلطان کرتا ہے  
کہ ایک مہنگا مریگا اور امام حسین رضی اشرعنے اس کا جنائزہ پڑھتے ہیں

کے یہ اس کی میت کے ساتھ ہوئے۔ راستہ میں آپ کی اپنے آزاد کر رہے غلام سے ملاقات ہوئی۔ امام نے پوچھا۔ بھائی گدھ رہا رہے ہو؟ کہنے لگا۔ میں اس منافق کی نماز جازہ پڑھنے سے بھاگ رہا ہوں۔ امام صاحب نے فرمایا۔ ویکھو! میری دامیں طرف نماز جازہ کے یہے کھڑے ہو جانا۔ اذ جو مجھے کہتے ہوئے سنو وہی کہہ دینا پھر جب میت کے ولی نے نماز کے یہے مکھیر تحریر کہی۔ تو امام میں رضی اللہ عنہ نے افسر اکبر کہا۔ اور پھر یہ الفاظ کہے۔ دو اے افسر! اپنے اس بندے پر ہزار لعنتیں۔ بھیج۔ اور وہ بھی اس طرح کہ لگا تاہم ہوں۔ اور ان میں کوئی اختلاف نہ ہو۔ اے افسر! اپنے بندوں میں لے ذلیل و سو اکر۔ اور اپنے شہروں میں اسے بے ابر و کر۔ اپنی آگ میں اسے جھونک۔ اور اپنا شدید ترین عذاب اسے جکھا۔»

### طحہ فکریہ

فارمیں کام نشاید اپنے کو رہ دو توں حوالہ جات پڑھ کر پہ سوچتے ہوں گے۔ کہ ان میں، «سنی»، یا «اہل سنت» کے نام کا کوئی لفظ موجود نہیں۔ نابھی اور خارجی کہا گیا ہے۔ اس لئے اس سے یہ تاثر دینا کاشیع لوگ «اہل سنت» میں سے کسی مردے کے جازے میں امام میں کی تعلیم کے مطابق لعن طعن کرتے ہیں۔ وہ سست نہیں ہو گا۔ لیکن یہ بارہ۔ ہم واضح کر دیتے ہیں۔ کہ نابھی اور خارجی ان شیعوں کے نزدیک ایک مسئلہ کے ہی دوناں نہیں ہیں۔ بلکہ فارجی اور نابھی اور ان کے مابین فرق کے بہت سے دلائی ہیں۔ صریح سست دو توں حوالہ جات کے الفاظ اور ترکیب پر ذرا غور کریں۔ تو معلوم

ہو گا۔ کہ تم درست کہ رہے ہیں۔ وہ اس طرح کہ نامی کا ذکر کرنے کے بعد وہ مادہ کے ذریعہ قارچی کا اس پر عطف ڈالا گیا۔ اور ایسا عطف یہ ثابت کرتا ہے کہ مولت او مخطوطت میں دو اگلے حقیقتیں بیس۔ اس میں یہ اگر کوئی شیعہ کہے۔ کہ ان حوار جا میں نامی اور فارجی کے جنازے میں لمحت کرنے کا ذکر ہے۔ اور یہ ایک جی فرد و مسک کے دو نام ہیں۔ تو یہ کہنا ان کا دھوکہ دینا ہے۔ اور یہ ایک ہر نے کی بات کرنا اور اصل ان کا تلقین ہے۔ اس کی تفصیل اور دلائل دوسری جگہ ہم ذکر کر پکھے ہیں۔ بہر حال دونا صبی، "کاظفاظان" کے ہاں اب اس سنت کے لیے اتنا ہوتا ہے۔ اسی میں اہل تشیع حضرات صحابہ کرام کو نامی کہتے ہیں۔ ان کے ائمہ والوں کو نامی کہتے ہیں۔ اور نامی کے ساتھ ساتھ منافق کہ کرنا بھی اسیں دائرہ اسلام سے خارج کر دیتے ہیں۔ اور پھر کافر بھی کر ان سینیوں کی نماز جنازہ میں وہی کچھ کرنے اور پڑھنے کا شوق سے نتوی دیتے ہیں۔ جو امام حسین رضی امیر عنہ سے انہوں نے نقل کیا ہے۔

یہنے یاد رہے۔ کہ امام حسین رضی امیر عنہ کی ذات ان باتوں کے کرنے اور ہنے سے بالکل باک ہے۔ آپ خود خور کریں۔ کہ ایک غلام آنی جڑات کر رہا ہے۔ کہ وہ کھل کھلامیت کو منافق کہ کر اس کی نماز جنازہ نہ پڑھنے کی بات کر رہا ہے۔ اور امام حسین رضی امیر عنہ اس سے بھی گئے گزرے ہیں۔ اور اس کے دعائے مغفرت کی جگہ لعن طعن کر رہے ہیں۔ آخر یہ کیوں؟ شیعہ لوگ اس کے جواز کا یہی بہاذ تراشیں گے۔ کہ آپ نے بطور تلقینہ اس کے جنازے میں شرکت کی۔ سو اس بارے میں ہم کہتے ہیں۔ کہ تلقینہ کا ہتھیار اہل تشیع اس وقت استعمال کرتے ہیں۔ جب حق و نیج کہنے یا کرنے سے نقصان کا خطرہ ہو۔ چلو ہم بالفرض مان بیتے ہیں۔ کہ اس منافق کے جنازے میں شرکت

ذکرنے سے شاید امام حسین کو نقصان کا خطرہ ہو گا۔ لیکن جہاں نقصان اور خطرہ درحقیقت موجود تھا لیکن میدان کر بلائیں جب مدعای مرنے پر تھے بیٹھے تھے۔ اور پھر سلسہ شروع بھی ہرگیہ تو اس خطرناک اور درد بھرے وقت میں اگر آپ چند لمحات کے لیے بطور تلقیہ کہہ دیتے۔ کہ اے ابن زیاد! مجھے یہ دل کی بیست منظور ہے۔ تو سب کچھ پک جاتا ہے بلکہ انعام و کرام سے نوازے جاتے۔ لیکن دنیا جانتی ہے۔ کہ آپ نے اپنے عزیز و اقارب اور خود اپنی شہادت بخول کر لی۔ لیکن بطور تلقیہ یہ کہنا گوارا نہ کیا۔ جب میدان کر بلائیں آپ حق و صفات پر ڈھنے رہے۔ تو اس منافی کے جتنازے میں بطور تلقیہ شریک کیوں ہوئے۔ معلوم ہوتا ہے۔ کہ امام عالی مقام نے ذالیسا کیا۔ اور نہ ہی آپ کہ شایانِ شان تھا۔ یہ سب کچھ ان ٹباڑی محبتوں، ائمہ کھڑا ہے۔ اسی لیے حضرات ائمہ ایشیت سے اپنی احادیث پر اندر ہے بن کر مل کرنے سے منع فرمایا۔ انہیں معلوم تھا کہ گنبدی فطرت والوں نے ان کے احوال و احوال میں بہت زیادہ ٹباڑی کر دی ہے۔ ائمہ ایشیائی اہل بیت کی گتائی سے محفوظ فرمائے۔ اور ان کی پستی لیکن محبت عطا زلیے ایمن۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ۔

میدانِ جنگ میں پڑی ہوئی نعشوں

کے درمیان مسلمان اور کافر کا امتیاز کس طرح

کیا جائے؟

المبسوط:

إِذَا خَتَّلَتْ قَتْلَى الْمُسْلِمِينَ بِالْمُشْرِكِينَ رُوِيَ أَنَّ  
أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَبْدُهُ الرَّحْمَنُ قَالَ يُنْظَرُ مُؤْمِنُوْهُمْ  
فَعَنْ كَانَ صَغِيرًا، الَّذِيْرِ يُدْفَنُ فَعَلَى هَذَا يُصْلَى  
عَلَى مَنْ هَذِهِ صِفَتُهُ.

المبسوط جلد اول ص ۱۸۲ اکتاب الصونۃ

(فی احکام الجنائز)

ترجمہ:

جب مسلموں اور مشرکین کی میتوں کے درمیان خلط ملطخ ہو جائے۔  
اس ہارے میں حضرت علیؑ نے رضی اللہ عنہ سے ان کے درمیان  
امتیاز کے لیے ایک روایت بیان کی گئی ہے۔ کہاں نے فرمایا  
ان میتوں کے ازار بند کھوں کر شرمنگاہ دیکھی جائے۔

پھر جب مروے کا اڑہ تناصل چھوٹا ہو۔ اس کو دفن کیا جائے۔ اس روایت کے پیش انظر اس میت کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی۔ جس کا اڑہ تناصل چھوٹا ہو گہ (یعنی اڑہ تناصل کا چھوٹا ہونا مسلمان ہونے کی علامت ہے)۔

### طحدہ فکر یا ہے:

مسلمان اور مشرک کی میت کے پیچانے کا ان کا طریقہ ذکر کیا گیا۔ یہ طریقہ نہ قرآن کریم نہ احادیث مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم اور نہ ہی حضرات ائمہ اہل بیت رضوان اللہ علیہم جسمیں کے فرمان سے ثابت ہے۔ حضرت علی المرتضیٰ رضی اللہ عنہ کی طرف خواہ مخواہ اس نور روایت کی نسبت کر دی گئی ہے۔ یہو تھا حضرت علی المرتضیٰ رضی اللہ عنہ «باب العلم» کے لقب سے نوازے گئے۔ اور «باب العلم» کے لقب والا ایسی بات کے یہ عقل و نقل کے خلاف ہو؟ یہ نہیں ہو سکتا۔ ہاں اگر یوں کہا جاتا کہ اُن کی سشناخت اور امیاز اس طرح ملکن ہے کہ دیکھا جائے کہ کس کا خذہ ہوا اور کون بغیر خذہ کے ہے۔ یہ بات معقول نہیں۔ لیکن محض اڑہ تناصل کے چھوٹا ہوا ہونے پر مسلمان و کافر کا امیاز کرنا محیب ہے تکی بات ہے۔ اس امیاز کی علت ہو سکتا ہے کوئی شیخ محدث بیان کر سکے۔ لیکن عقل منداش کی علت سمجھنے سے قاصر ہے۔

### عجیب منطق:

گذشتہ حوار جات میں ہم نے ان کی کتب سے ثابت کیا تھا۔ کہ میت کا عمل ان کے ہاں اس وجہ سے ہے کہ وقت مرگ اس کے منہ یا آنکھ سے وہ منی خارج ہوتی ہے۔ جس سے اس کی پیدائش ہوئی تھی۔ یعنی میت کو شو

ہونے کی بنا پر خسل دیا جاتا ہے۔ اگر یہی منطق مان لی جائے۔ تو شید کے بارے میں کیا کہا جائے گا۔ آخر وہ بھی فوت ہوا اس کو بھی وہن کیا گیا۔ میکن اس کو خس نہیں دستے۔ حالانکہ اس سے بھی وہ منی نکلی جس سے وہ پیدا ہوا اور بھی چاہتے عام ادمی ہو رہا شید بھی حالت میں بغیر خسل دستیتے وہن کر دیا گیا۔ اور اس کی نہاد جناد ادا کردی گئی۔ اور ہر یہ کہتے ہیں۔ کہ بھی کے نزدیک فرشتے نہیں آتے۔ اور حلقہ تعالیٰ ان شہداء کو ۱۰۰۰ اموات، کہتے سے بلکہ گمان کرنے سے منع کر رہا ہے۔ عجیب منطق ہے جو سمجھ سے بالا تر ہے۔

اگر انسال کے چھوٹا بڑا ہوتے سے مسلمان اور کافر کے مابین امتیاز کی ایکا وجہ نظر آتی ہے۔ کہ جب اہل تشیع کا یہ عقیدہ ہے۔ کہ مرنے والے کے منہ یا اور ہلکے سے منی خارج ہوتی ہے۔ ہو سکتا ہے۔ کہ اس منی کے نکلنے کے بعد انسال ڈھیلادڑ جانے کی بنا پر سکڑا ہو انظر آئے۔ اور جس کی نہیں وہ تو مند اور بچوں لا بچھدا ہونے کی وجہ سے بڑا نظر آئے۔ میکن یہ فرق اس وقت ہو گا۔ جب یہ کہا جائے کہ مرنے والا اگر مسلمان ہے۔ تو اس کے منہ سے منی نکلتی ہے۔ اور اگر فیر مسلم ہو تو اس کے منہ دعیرہ سے نہیں نکلتی مگر یہ فرق اہل تشیع کی کسی کتاب میں موجود نہیں۔ وفقہ جعفریہ، نیری کیا، ہی بات ہے کہ اپنے مانے والوں کو کیا کیا حکمیں عطا کیں۔

نماز جنازہ پڑھانے کا اوقیان حق دار حاکم  
امیر وقت ہے۔

فقہ حنفیہ کی طرح فقہ جعفریہ بھی اس بات پر تتفق ہے۔ کہ ہر دور میں یہ سیت کی نماز جنازہ پڑھانے کا سب سے زیاد حق دار حاکم وقت ہے۔ پیشہ میکر وہ مسلمان ہو شاید اپنے حضرات اس موضوع کو فارج از بکث بھیں۔ کیونکہ ہمارے سامنے اس کتاب میں وہ موضوعات دوسریں ہیں۔ جو دو فقہ جعفریہ کے ساتھ مخصوص ہیں۔ اور وہ واقعہ عجیب و غریب ہیں۔ جیکہ اس مسئلہ پر دو توں کا آنفactual ہے۔ تو پھر اسے ذکر کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ ہم اس بارے میں اس امر کی وضاحت اخیر میں کریں گے۔ کہ یہ موضوع کبھیوں لکھا گیا۔ پہلے ایک دو ہوا رجات ملاحظہ فرمائیں۔

المبسوط:

وَأَوْلَى الْمَنَاسِ بِالصَّلَاةِ عَلَى الْمَيِّتِ الْوَلِيِّ  
فَإِنْ حَضَرَ أَدْمَانُ الْعَادِلِ كَانَ أَوْلَى  
بِالْمَتَقَدِّمِ وَ يَحِبُّ عَلَى الْوَلِيِّ  
تَشْدِيْمَهُ.

والمبسوط جلد اول ص ۱۸۲ فی الحکام

(الجنازہ)

## ترجمہ:

میت کی نماز جنازہ پڑھانے کے لیے سب سے اولیٰ اس ہا  
ولی ہے۔ یا وہ جسے ولی آگے کر دے۔ اور اگر امام عاول موجود ہو۔  
تو وہ سب سے زیادہ حق دار ہے۔ اور ولی پر واجب ہے۔ کہ  
نماز پڑھانے کے لیے آسے آگے کرے۔

## فرع کافی

عَنْ طَلْحَةَ بْنِ زَيْدٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَبْنِيَّ التَّلَمِ  
قَالَ إِذَا حَضَرَ الْإِمَامُ الْجَنَازَةَ فَهُوَ أَحَقُّ الْمَالِ  
بِالصَّدَوْرِ عَلَيْهَا۔

را۔ فرع کافی جلد سوم ص ۱۷۱ اولی

(الناس بالصلوة علی المیت)

د۔ وسائل الشیعہ جلد سوم ص ۸۰۱

(کتاب الطهارة البر ایام الجنائز)

## ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے طلحہ بن زید رواست کرتا ہے  
کہ ایسے نے فرمایا۔ جب امام وقت نماز جنازہ میں حاضر ہو۔ تو موجود  
لوگوں سے نماز پڑھانے کا وہ سب سے زیادہ حق دار ہے۔

## اعتراض

ان دو حوالہ جات میں سے المسوط کے حوالہ میں یہ شرط ہے کہ حاکم وقت «عادل»، ہر تو اسے حقیقتی تقدیم ہے۔ جب یہ شرط نہ پانی جائے تو یہی امام کو اذیت نہ ہوگی۔

### جواب:

ہم تم تسلیم کرتے ہیں کہ المسوط میں «عادل» کی قید ہے۔ لیکن یہ قید شیخ متأخرین کی وضع کردہ ہے۔ انہاں سیت کی روایات تقدیم میں اس قید کا کوئی ذکر نہیں ہے انہی دو حوالہ کی کتب میں سے قرب الاسناد کو دیجھئے۔ اپنے نام کے اعتبار سے یہ کتاب حضرت ائمہ اہل بیت سے بہت کم واسطوں سے روایت کرتی ہے۔ بلکہ اکثر روایات تر خود ان حضرات سے مروی ہیں۔ اس میں اس قید کا ذکر نہیں۔ اس بیانے کوئی ایک ہر فرع روایت آپ کو اس قید کے ساتھ نہ ہے گی۔ ایک واقعہ سے اس کی تائید بھی پیش کی جاتی ہے۔ جسے تقریباً شیخ سک کی ہر کتاب نے ذکر کیا ہے۔ ملاحظہ ہو۔

### قرب الاسناد

مَنْ أَحَقَّ بِالصَّلَاةِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ .. أَخْبَرَنَا عَنْبَدُ اللَّهِ  
بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ أَخْبَرَنَا مَحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدٍ هَتَّار  
حَدَّثَنِي مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ قَالَ حَدَّثَنَا أَبُو عَنْ

ابیہ عن جحود جعفر بن محمد عن امیہ عن جحود علیہ  
بن الحسین عن ابیہ قال قال علیہ بن ابی طالب اذا حضر  
سلطان فهو احق بالصلوة عليهما اخبارنا عبد الله  
بن محمد قال اخبارنا محمد بن محمد قال حدثنا موسی  
بن اسحاق قال حدثنا ابیہ عن امیہ عن جحود جعفر بن  
محمد عن امیہ قال سئی عبیر السلام الواقی احق بالصلوة  
على الجنائز من ولیهم اتفاق وظیث امر کنفوم یتھ  
امیر المؤمنین علیه السلام خرج من وان بن حکم و هو  
امیر المؤمنین علی العدیسۃ فقال الحسین بن علی کولا  
الستہ ماترکتہ یصلی علیہما۔

(قرب المساوا جلد دوم ص ۲۰۹-۲۱۰)  
باب من احق بالصلوة می الیت.

## ترجمہ:

میت کی نماز جنازہ پڑھانے کا کون زیادہ حق دار ہے۔  
(بکذفت الاسناد) حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ فرماتے  
ہیں۔ کہ جب حاکم وقت مرجود ہو۔ تو وہ نماز جنازہ پڑھانے کا بھی  
زیادہ حق رکھتا ہے۔

(بکذفت الاسناد) حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ حاکم وقت  
نماز جنازہ پڑھانے کا دلیل میت سے زیادہ حق دار ہے۔

(بکذفت الاسناد) امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ جب  
حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کی صاحبزادی ام کنفوم کا انتقال

ہوا۔ قوان کی بیت کے ساتھ نماز جنازہ کے بیٹے اور وگوں کے ساتھ مروان بن حکم بھی انکلاد مروان ان دونوں مدینہ متورہ کا گورنر تھا۔ مروان نے ام کلثوم بنت علی المرتضیٰ کی نماز جنازہ پڑھائی۔ پھر امام حسین بن علی نے کہا۔ اگر ایسا کرنا سلطان کا نماز جنازہ پڑھانے میں اولی ہونا) سنت نہ ہوتا۔ تو میں مروان کو ام کلثوم کا جنازہ پڑھانے کے بیٹے مگر نہ بڑھنے دیتا۔

یہی مروان بن حکم جو مدینہ منورہ کا گورنر تھا۔ اب ایشیع اسے مسلمان سمجھ نہیں کرتے۔ لیکن ائمہ اہل بیت میں سے تیسرا۔ جلیل القدر امام جناب حسین رضی ائمۃ عزی میں موجود ہی میں اس نے ام کلثوم کی نماز جنازہ پڑھائی۔ اور امام حسین نے اس کی اقتداء میں نماز پڑھائی۔ اور پھر ایسا کرنا سنت قرار دیا۔ اب دیکھتا ہے۔ کہ سنت کس کی تھی؟ یہ قرار بالکل غالباً ہے۔ کہ حضور سرکار دو عالم میں ائمۃ علیہ وسلم کی سنت تو نہیں ہو سکتی کیونکہ آپ کی موجودگی میں کسی کو نماز جنازہ پڑھانے کی کیا مجاز تھی۔ اور لوگ دوسرا آپ کے ہوتے ہوئے مامکر وقت بھی نہ تھا۔ یا یہ کہ آپ نئی ائمۃ علیہ وسلم کے انتقال کے بعد آپ کی نماز جنازہ آپ کے بعد امام بنت والی پڑھاتا۔ لیکن یہ بھی نہیں ہوا۔ کیونکہ آپ کی نماز جنازہ ہی سے عام نہ ہو۔ پڑھی جاتی ہے۔ وہ یہ سے نہیں پڑھی گئی۔ بلکہ ہر ایک صلوات و مسلم پڑھ کر ایک طرف سے جاتا اور دوسری طرف سے محل آتا تھا! اس لیے یا تو سنت علی المرتضیٰ ہو گی یا سنت امام حسن ہو گی! اب بالاختصار ہم غرض کرتے ہیں۔ کہ حضرت علی المرتضیٰ کی یہ سنت کیونکہ بنی یوسف اس مسوم ہم نایوں ہوا۔ کہ حضرت علی المرتضیٰ رضی ائمۃ عزی میں اپنی مختصر۔

سیدہ نافلہ از ہرارضی اشعری کا جب انتقال ہوا اپنے غائب سب سے پہلی شخصیت ہیں۔ جن کا اہل بیت میں سے انتقال ہوا۔ تو حضرت علیہ رضی اشعر عنہ نے ان کی نماز جنازہ ابر بجر صدیق رضی اشعر عنہ سے پڑھوائی۔ جو اس وقت غلیظ دراہم تھے۔ ملتات ابن سعد کے حوار سے یہ ثابت ہے۔ جو گرد چکا ہے۔ پھر اس کے بعد دوسرا موقوفہ آتا ہے۔ جب الحسن بن علی رضی اشعر عنہ کا انتقال ہوا۔ اس وقت ان کے نماز جنازہ کی نامت اس وقت کے حاکم سید بن اسحاق نے کی۔ ان کو بھی الحسن رضی اشعر عنہ نے دہی اغا خاک کیے تھے۔ جو اپنے مردان بن حکم کیے تھے۔ اس نے اپنے ہوا۔ کہ الحسن رضی اشعر عنہ کا نہست۔ فرماتا یہ اپنے والدگر گنی کی نہست مراد تھی۔

### نوت:

ان حوار بات کی روشنی میں اہل آشیانہ کا وہ اعتراض از خود مبادع مشرک ہو گیا۔ جسے وہ بکریہ بالگ دعووں سے کرتے پھر تے ہیں۔ — کہ سیدہ فاطمہ رضی اشعر عنہ نے اپنے آخری محات میں یہ وصیت کی تھی۔ کہ مرنے کی اطلاع نہ ابر بجر کو دی جائے اور نہ ہی ہمربن خطاب کو۔ اپنے کی وصیت کے مقابلہ میں اطلاع نہیں رہی تھیں اس لیے دوں ان کی نماز جنازہ میں حاضر بھی نہ ہو سکے۔ یہ اعتراض اس طرح انجویں کہ جب شید نفقہ کی سیدہ کرتی ہے۔ کہ حضرت علیہ الرفقہ کے فرمان کے مقابلہ میں حاکم وقت نماز جنازہ پڑھانے کا سب سے زیاد حق دار ہوتا ہے۔

عمل یہ کہ وقت کے خلیفہ کو اطلاع ہی نہ دیں۔ یہ کیونکہ ملکن ہے؟ پھر یہ اس یہے بھی نہیں نظر آتا ہے۔ کہ اب بجر صدیق رضی اشعر عنہ کی زوجہ اسحاق بنت عیسیٰ ہر وقت سیدہ فاطمہ از خود

ل تیار داری کے یہ ان کے پاس حاضر ہیں۔ انتقال کے بعد میں بھی انہوں نے دیا۔ تو یہ کیوں نہ پادری کا جا سکتا ہے۔ کہ انہوں نے اپنے فائدہ ابوجرہ صدیقؑ کو سیدہ خاتونؓ جنتؓ کے انتقال کی خبر نہ دی ہو تو اس کی نصیلی بث نحمدہ جعفرؑ جلد دوم میں اپنے حظ کر سکتے ہیں۔ یہ نصیلی وہ بخشش بھی کی وجہ سے ہم تے جاہزادگی بحث میں اس موضوع کو یہاں بسط لانا در امیر دقت کا سب سے زیادہ حق دار ہوتا کتب شیخوں سے ثابت ہے اور یہ بھی کہ اس کا صرف مسلمان ہونا کافی ہے۔ عاول ہونا ضروری نہیں۔ بلکہ ان کے اثر کے عمل سے ان کا عقیدہ کے مطابق ایسا حاکم بھی نہ اپنے حاصلے کا سب سے زیادہ حق دار ہے۔ جو ان کے نزدیک مسلمان نہ ہو۔ اب ہم نیا کہیں۔ ان کے امام تو ایسے حاکموں کے چیخے نہ ایسیں پڑھتے رہے۔ اور یہاں اماموں کو جو اماموں کے امام ہے۔ اسلام سے خارج ہئے پھریں۔

برائی عشق و دشش ببا یہ گریست

دفاعت بر و ایا اولی ال بصار

# نماز جنازہ کے لیے پانچ تکمیریں

## فرمری ہیں اور چار کئے والے منافق ہیں

”فقہ جعفری“ یہ تحریر ہے کہ گر شیو مون مرے تو اس کے لیے پانچ تکمیریں ہوتی ضروری ہیں۔ ہاں اگرستی منافق کی میت ہو تو پانچ تکمیریں ہیں، بعد چار تکمیریں ہوں گی اور ضروریں۔ مذکورہ کلم کے مول سے یہ ثابت ہے۔

## دلیل اول

فقہ امام جعفر صادق

وَنَالَّهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
يُحَكِّمُ عَلَى قَوْمٍ خَمْسَةً وَعَلَى قَوْمٍ أَخْرَى بَعْدَ  
قِادَّا حَكَمَ عَلَى رَجُلٍ أَرْبَعَ اتَّهَمَهُ بِالْفَوَاقِ -

رقہ امام جعفر صادق ص ۱۰۸ جلد اول،

کتاب الصوڑہ۔

ترجمہ کے:

اور کہا۔ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم۔ ایک قوم کی نماز جنازہ میں

پا گام تبریز بکر کرتے تھے۔ اور دوسری قوم کے آدمیوں پر چار تجیر کیا کرتے تھے  
تجیر کسی شخص کی نماز جنازہ میں اپنے چار تجیر بیل گھیں۔ تو وہ منافق  
کے طور پر بذاتِ ام بول گیا۔

### جواب دلیل:

ذکرہ روایت قرآن کریم کی واضح ہدایات کے بالکل برعکس اور سرکار دو عالم حضور  
نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدسہ پر ایک اذام ہے۔ کیونکہ انداز روایت بتاتا  
ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بارہ دو قسم کے جنازے پڑھے۔ اورہ قرآن کریم نے  
ارشاد فرمایا۔ لَا تصل علی احمد منہر مات ابدا۔ اے محجوب انور!  
ان منافقین میں سے اگر کوئی مر جائے۔ تو آنندہ کے لیے کبھی بھی اسی کی نماز جنازہ  
نہ ادا کرتا۔ اور تباعی اس ارشاد کے ذریعہ اپ کو منافق کی نماز جنازہ پڑھنے سے  
ابدی طور پر منع فرمائے۔ اور اہل تشیع یہ کہیں۔ کہ اپنے بارہ منافق کی نماز جنازہ  
پڑھائی۔ کیا اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا۔ کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم و ائمہ تبعی کے  
ارشادات کی پرواہ نہ تھی۔ اور اس کی واضح ہدایت کے ہوتے ہوئے پنے۔ پنے  
اس کی مخالفت کی۔ کیا کسی پیغمبر سے ایسا ہونا ممکن ہے؟ ہرگز نہیں۔

البته کوئی شیعہ یوں کہیہ سکتا ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ نے راتی منافق کی نماز جنازہ  
پڑھنے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو منع فرمادیا تھا۔ اور اپنے حان بوجھ کر اس  
کی مخالفت نہیں کی۔ بلکہ اپنے بطور تلقیہ، ایسا کیا۔ لیکن اگر اس تاویل کو تسلیم  
کریا جائے۔ تو ائمہ تعالیٰ کے تمام احکام اور مکمل دین پر سے اعتماد ختم ہو جائے کہ  
یہی اس خود شیعہ بھی مانتے ہیں۔

## تئیص الشافی:

فَأَمَّا الرَّسُولُ فَإِنَّمَا لَهُ تَحْجِزُ التَّقْيَةُ عَلَيْهِ لَا يَتَّسِعُ  
الشَّرِّ بِعَدَّةٍ لَا تُعْرَفُ إِلَّا مِنْ جِهَتِهِ وَلَا يُعْصَلُ إِلَيْهَا  
لَا يُقْتَوِلُهُ قَمَشِي جَازَتِ التَّقْيَةُ عَلَيْهِ لَمْ يَحْسُنْ  
لَنَا إِلَى الْعِلَمِ بِمَا حَكَلَ فَنَاهُ طَرِيقٌ۔

(تئیص الشافی جلد سوم ص ۸۱ مطبوعہ  
وارکتب اسلامیہ قم ایران)

### ترجمہ:

بہر حال اللہ تعالیٰ کے رسول تو ان پر تقویہ کرنے کا الزام نقطہ نظر است  
اور جائز نہیں ہے۔ کیونکہ شریعت کی صرف اور صرف ان سے  
معرفت حاصل ہوتی ہے۔ اور ہم تک ان کے قول کے بیان کا  
پہنچنا ممکن ہے۔ لہذا جب ان کے بارے میں تقویہ کا جواہ ثابت ہو  
تو پھر ہمیں احکام تکمیل کیا علم ناممکن ہو جائے گا۔

رسول کی ذات پر تقویہ کا جواہ دراصل شریعت کا سرے سے انکار ہے۔ گویا  
جس شخص کا عقیدہ ہو۔ کہ معاذ اللہ پیغمبر نے بھی تقویہ کیا۔ وہ شریعت کا منکر اور  
مکذب ہے۔ اس صراحت کے باوجود اہل تشیع پیغمبر پر تقویہ کے جواہ کہا ہے۔  
بلکہ تقویہ بالفعل کرنے کے معتقد ہیں۔ حوالہ اس کا دیا جا رہا ہے۔ اگر کوئی چار تجویز ہے  
کی تجویز پر کرے۔ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بطور تقویہ ہمیں جگہ نہار سے پہنچے یہ فراہدیا  
کرتے تھے۔ کرمیت منافق ہے۔ اس لیے تم سب میری اقتداء میں چار تجویز ہیں  
کہنا۔ اس تو جیسے پر ایک اعتراض تروہی کر منافق کا علم ہوتے ہوئے آپ اس کا جواہ

کیوں پڑھاتے تھے۔ حالانکہ اشہر تعالیٰ نے ہیشہ کے لیے اس سے منع فرمادیا تھا اور دوسری بات یہ ہے کہ صحابہ کرام کو معاذ اشہر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد پر یقین نہ ہوتا۔ تو اس میت پر نفاق کی تہمت لگاتے اور تہمت کبھی یقینی بات پر نہیں لگاتی جاتی۔ اگر اس توجیہ کو تسلیم کر دیا جائے۔ تو صحابہ کرام کو اس میت کے منافق ہونے کا یقین ہو جاتا اور اس سے یقیناً منافق کہتے۔ یہ نہیں کہ اس پر نفاق کی تہمت لگاتے۔ بنی کے قول اور فعل میں علاوہ فرق یا ان کرتے ہوئے کہا ہے کہ قول کی قوت فعل کی نسبت زیاد ہے۔ کیونکہ ہو سکتا ہے۔ کہ بنی کا فعل بنی کے ساتھ ہی مخصوص ہو۔ لیکن آن کا قول اور حکم قیامت ہمک نے لوگوں کے لیے سبب ہدایت ہوتا ہے۔ یہاں نماز جنازہ میں اگر آپ نے فرمادیا تھا۔ کہ یہ منافق ہے۔ تو اس کی تغیریت بہ حال نماز پڑھنے سے زیادہ ہو گی۔

### تہذیب الاحکام

وَأَمَّا مَا يَتَضَمَّنُ مِنْ الْأَرْبَعَ تَحْكِيمَاتٍ  
فَمَمْحُولٌ عَلَى التَّقْيِيَةِ لَا تَنْدَمْذَبُ الْمُخَالَفُونَ  
تہذیب الاحکام بل دروم ص ۳۱۴،  
(نی الصریۃ علی الاموات)

قریحہ سے:

حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے نماز جنازہ میں پار تکبیرات کہنا جن روایات ہیں ہے۔ یہ تقدیم پر محول ہو گا۔ (یعنی آپ تقدیم کرتے ہوئے پار تکبیریں کہیں) کیونکہ یہ فہمی (پار تکبیریں کہنا) مخالفین کا ہے۔

## مقام تعجب:

نماز جنازہ میں چار تکمیریں کہنا۔ مخالفین، کامذہب بے یہاں مخالفین سے مرا دیا تو ان شیعوں کے مخالفین ہوں گے۔ جن کو اہل سنت کہا جاتا ہے اور ان میں خلفاء میں شیعوں اور تمام صحابہ کرام (امساواں چند صحابہ کے کہ جن کو شیعہ بھی مسلم کہتے ہیں۔ احوال ہوں گے۔ دیکھو تجویزی،) کے ضمن میں آپ پڑھ پکے میں مکار سے مرا دیکھو لوگ ہیں) تو پھر مضموم یہ ہوا۔ کہ نماز جنازہ میں چار تکمیریں کہنا چونکہ خلفاء میں شیعوں اور باقی تمام یا اکثر صحابہ کرام کامذہب ہے۔ اس لیے ان کے مذہب پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بطور تقدیم عمل کیا۔ گویا یہ لوگ پیغمبر ہیں۔ اور حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان کے مبنی۔ یا یہ لوگ مضبوط ہتھے۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم ائمہ کے پیغمبر ہوتے ہوئے اپنی بات اور حکم الہی پر قائم رہنے میں جانی خاطرہ محسوس کرتے تھے۔ لہذا آپ نے جان بچانے کے لیے تقدیم کیا۔ اور ان کے مطابق چار تکمیریں ہیں۔

اور اکر مخالفین سے مرا دوہا اہل سنت ہیں۔ جو اہل شیعہ کے وجود میں آئے کہ وقت مخالفت ہوئے۔ تو یہ تاریخی حقیقت ہے۔ کہ شیعیت کی بنیاد عبید اشراف سباع یہودی نے رکھی۔ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے در در میں اس نے خلط عقائد مگھڑے۔ جن کی بنابریہ اپنے انجام کر پہنچا۔ تو پھر حضرت علی المرتضی کے اتنے والے ان شیعوں کے مخالفت ہوئے۔ یا اس سے ذرا آگے آجائیں۔ کہ جب امام جعفر صادق اور امام محمد باقر کے اقوال و اعمال کے نقہ جو فی وجود میں آئی۔ اس وقت اور اس کے بعد کے زمانے کے لوگ ان شیعوں کے مخالفت مرا دیں۔ تو۔ اتنے بعد والے لوگوں کے مذہب پھر میں اپنے

نے بہت پہلے بطور تقدیم عمل کیا؟ فرعاً عقل دے۔ اسے کیا کہیں گے؟  
(فاعتبر فرایا اولی الابصار)

## دیل دوم

### وسائل الشیعہ:

عن محمد بن ابی عبد اللہ عن موسیٰ بن عمران  
عن عمه الحسین بنت یزید عن علی بن الجاحمۃ  
عن ابی بصیر قال قلت لابی عبد اللہ عن علیة رضی  
تَحَبَّرَ عَلَى الْمَيْتِ خَمْسٌ تَكْبِيرَاتٍ وَ يَكْبِرُ مَا لَفْنَا  
بَارِبَعَ تَكْبِيرَاتٍ قَالَ لَانَ الدَّعَائِمَاتِي بِنْ عَلِيِّهَا  
الاسلام خمیس۔ الصلوة والزکوة والصوم والحج  
والولاية لنا اهل البيت فجعل اللہ للمیت من كل  
دعامة تكبیرة واتحرا اقررت بالخمس كلها واقتصر  
مخالفون كمر باربع وانکر واحدہ فمن ذالک  
یختبرون علی موتاهم باربع تكبیرات ویکبرون  
خمیسا۔

(۱۔ وسائل الشیعہ جلد دوم ص ۵، کتاب الطهارة)

صلوة الحجۃ زوہ

(۲۔ علی الشرائیع باب ۴ ص ۳۰۳، العذایی

تکبیری المیت الحجۃ)

## ترجمہ:

اپریل بھیر کتا ہے بکریں نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے پوچھا۔ یہ مت کی نماز جنازہ میں پانچ تجھیروں پڑھنے کی نمودرت ہے حالانکہ ہمارے مختلقین پانچ تجھیروں کہتے ہیں۔ فرمائے گے۔ وجہ یہ ہے کہ اسلام کے متون جن پر اس کی عمارت گھری ہے پانچ ہیں۔ نماز، زکوٰۃ، حج، روزہ اور ہجہ اہل بیت کی ولایت۔ اس یہے اذکاری نے بیت کے لیے ہر یک متون کے مقابد میں ایک تجھیر گھو ہے۔ اور تم رامے شیخو: ان پانچوں کا اقرار کرتے ہو۔ اور ہمارے مختلاف چار کا اقرار اور ایک کا انکار کرتے ہیں۔ اس بنا پر وہ دنہارے مختلاف اپنے مردوں کی نماز جنازہ پر پانچ تجھیروں اور تم پانچ کہتے ہو۔

## جواب دلیل:

اہل شیعہ، ہم احناٹ پر یہ اعتراض کرتے تھکنے نہیں۔ کہ ان کے مسائل کی بیان کسی نفس پر نہیں ہوتی۔ بلکہ قیاس پر ہوتی ہے۔ اب خود ان کی پانچ تجھیروں کی دلیل ملاحظہ ہو رہہ کس نس پر مبنی ہے؟ وہ بھی قیاس پر اور ایسے قیاس پر کہ جو کسی تھکنے کے ذمہ میں نہیں آتا۔ پانچ بناۓ اسلام کی بنا پر پانچ تجھیر گھوٹیں اور پانچوں بنا دلایت اور اہل بیت قرار دی گئی یعنی طلب اسات یہ ہے۔ کہ اگر پانچوں بناۓ ہیں۔ تو کوئا اسلام کو ہرگز گایا جو کیا نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ اور اہل کو نماز کو پڑھنے اور اشہد و رسول پر صاف لانے کی کوئی نمودرت نہیں۔ یہ یکسا ایمان و اسلام، بیان دیں کہ مکار بچائے دلایت اہل اگئی۔ حالانکہ پانچ بناۓ اسلام بانہ بناں یہیں۔ کھن، نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ، اُنہی کے اسلام دل کی طرف یہ بھی

استدلال ہو سکتے تھے کہ چار تجیریں اس سیلے ہیں کہ چار نظریہ ہوئے ہیں لہٰ رئی پہلے اور ۱  
دوسرے داؤ دیسرے اردون اور چوتھے حضرت علی المرتضیؑ اور چار بنائے اسلام  
چار ہونے کی وجہ سے اور بارہ انٹو کو مانئے پر ہر ایک امام کی ایک تجیری کل سو ل  
تجیریں ہوتیں۔ ایسے قیامت تو بیسوں بن سکتے ہیں۔ لیکن کوئی عقل سیم ان کو تسلیم  
کرنے پر تیار نہیں ہو گی۔ ہم اہل سنت بھی تپاٹی بناتے اسلام مانتے ہیں۔ اگر ان  
کے بدلے میں ایک ایک تجیری روتی۔ تو چارے ہاں بھی پاٹی بھی تجیریں ہوتیں۔ یہ اسلام  
ہم پر سرا سر غلط ہے۔ کہ ہم اسلام کی صرف چار بنائیں مانتے ہیں۔ جس پر ہم ولایت ان  
کو تسلیم نہیں کرتے۔ تو ان کے بدلے کوہ اسلام کو ہاکر ہم پاٹی ہی مانتے ہیں۔ جس طرح تم  
کوہ اسلام کو چھوڑا اور ولایت انٹو کو مان کر پاٹی بنارہے ہو۔ اگر تم بھی کوہ اسلام کو اسلام کی  
بنائیں میں شامل کرو۔ تو پھر چھد بنائیں ہونے کی وجہ سے چھد تجیریں ہر فی چاہیں  
تو مسلم ہوا۔ کیا سب ملک پرچر اور گئیں ہیں۔ کوئی وزنی یا تیس نہیں۔

پاٹی تجیریوں کی وجہ اور علت آپنے ملاحظہ کی۔ اور یہ علت حضرت امام جعفر  
صادق رضی اشرعہ کے حوالے سے اہل شیعہ نے بیان کی ہے۔ اب امام موصوف کے  
کے والد گرامی کا ایک اور ارشاد بھی ملاحظہ ہو۔ جس میں تجیریں کوئی مقررہ مقدار  
نہیں ہے۔

# نماز جنازہ میں تکبیرت کی تعداد میں

نہیں ہے

## تہذیب الاحکام:

عَنْ جَابِرٍ قَالَ سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرَ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
عَنِ التَّكْبِيرِ عَلَى الْجَنَازَةِ هَلْ فِيهِ شَيْءٌ فَوْقَ قَتْ  
أَمْ لَا ؟ فَقَالَ لَا حَكْبَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَحَدُ عَشَرَ قِرْتَبَعَاقَ سَبْعَانَ قِرْتَبَعَاقَ  
خَمْسَانَ قِرْتَبَعَاقَ أَرْبَعَانَ قِرْتَبَعَاقَ.

(تہذیب الاحکام جلد سوم ص ۳۱۶)

فی الصُّورَةِ عَلَى الامْرَاتِ مطبوعہ تہران

ترجمہ:

جاہزادی نے حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ سے پوچھا۔ کہ کیا نماز جنازہ کی تکبیروں کی تعداد ہے یا نہیں؟ فرمایا ہے نہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے گیارہ، تو، سات، پانچ، چھڑا و رچار تکبیریں کہیں۔

## تبصیرہ:

حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ کے ارشاد سے یہ بات ثابت ہوئی۔ کہ نماز جنازہ میں تکبیروں کی تعداد میں نہیں۔ چار سے لے کر گیارہ تک کہا گہا خود آن

کے بقول رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔ اس لیے ان میں سے کسی پر  
ملک یا پر نہیں۔ تو جائز ہو گا۔ اس سے یہ بھی معلوم ہو گیا۔ کہ اہل تشیع کی کتب سے  
جود و حوار جات پانچ تحریروں کے معین ہونے پر ہم نے میش کیے ہیں۔ وہ امام پاڑ  
کی تعلیمات دار شادا دات کے خلاف ہونے کی وجہ سے میں گھرت ہیں لاسی طرز  
اُس اور رایت نے یہ بھی وضاحت کر دی۔ کہ چار تحریروں کے متفق کی نماز جنازہ  
کے لیے ہوتے اور پانچ تحریروں کے وجب کی وجہ دلیل جو گذر جی، غلط ہے  
علاوہ ازیں کتب شیعہ میں پار تحریروں کو فقہاء کا مسلک کہا گیا ہے۔ اس سے بھی ہی  
معلوم ہوتا ہے۔ کہ چار تحریروں کا تسلیت میت کے متفق ہونے سے نہیں۔ حوار  
ظاہر ہو۔

## مسالک الافہام

وَيَحِبُّ عِنْدَ نَافِعَةَ حَمْسَ مُتَجَبِّرَاتٍ وَعِنْدَ الْفَقِهَاءِ  
أَرْبَعَ مُتَجَبِّرَاتٍ۔

(مسالک الافہام جلد اول ص ۲۰۲ کتاب صورۃ مطہرۃ تہذیب ملیٹ جدید)

### ترجمہ کے:

ہم اہل تشیع کے نزدیک میت کی نماز جنازہ میں پانچ تحریریں کن  
وہ جب ہیں۔ اور فقہاء کے نزدیک پار واجب ہیں۔ انتہی صاحب  
مسلک الاقمام نے دبے لفظوں میں شریم کر دیا ہے۔ کہ تشیع  
فقہاء باہم مقابل ہیں۔ یعنی فقہاء کو احمد شیعہ نہیں اور  
شیعہ فقیہ نہیں۔ اور یہ بات یوں کہتا ہیں وہ سرت ہو گی۔ کہ شیعہ  
جاہل (غیر فقیر) ہیں۔ اور ان جاہلوں کے نزدیک میت کی نماز جنازہ  
میں پانچ تحریریں کہنی پڑتی ہیں۔ ایک طرف شیعہ اور فقہاء کا یہ مقابل

اور وسری طرف حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے بارے میں ان اہل تسیع کا قول کہ اپنے کبھی چارا و دو کبھی پانچ تکبیریں پڑھتے تھے مگریں تماشہ ہے۔

## حضرت علی المرتضی کا کبھی چار اور کبھی پانچ تکبیریں کہنا

### قرب الاسناد :

خبرنا عبد اللہ بن محمد قال اخبرنا  
محمد بن محمد قال حدثنا موسی  
بن اسماعیل قال حدثنا ابی عن ابی سعید عن  
جده جعفر بن محمد عَنْ أَبِيهِ أَنَّ عَلِيًّا  
حَكَىَ أَنَّ يَكْتُرُ عَلَىَ الْجَنَازَةِ خَمْسَةً وَأَكْثَرَ بَعْدًا۔

قرب الاسناد جلد دوم ص ۲۰۹

(باب اثکیرات علی الجنائزہ)

### ترجمہ :

(بکذف الاسناد) امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میرے دادا حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ جنائزہ پڑھتے وقت پانچ اور پانچ تکبیریں کہا کرتے تھے۔

## لمکن کریہ:

فارغین کرام! سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل شریعت کے متعلق آپ نے  
ما حظ کیا۔ کریگیا رہ یا نہ اور کم از کم چار تک تجویزات آپ نے نماز جنازہ میں کہیں  
حضر صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف اوقات میں ان تجویزات کی ادائیگی فرمائی۔ لیکن  
آپ نے سب سے آخر میں جب نہزاد کو امت کے لیے چھوٹ را وہ چار تجویزیں تھیں  
اور وہ اس وقت جب جب صبغہ کا باو شاہ فرست ہوا۔ آپ نے اس کی نماز جنازہ  
پڑھاتے ہوئے چار تجویزیں کہی تھیں۔ اور تعداد یہ ہے کہ حضر صلی اللہ علیہ وسلم کا فعل  
مختصر ہو۔ اس سے آخری فصل پر عمل ہوتا ہے شاہ صبح کے اس جانش  
بعد آپ کا یہی معمول رہا ہے۔ اس لیے چار تجویزیں کہیے حضر صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ  
فعل ہر یہ ترقی دلیل ہے۔ لیکن اس کے مقابلہ میں اہل کشیعہ کے پاس پانچ تجویزیں  
کی کوئی ترقی دلیل نہیں۔ جگہ ان کی کتب تو کسی ایک بات پر متفق بھی نہیں۔ اس لیے  
اگر شیعہ یہ کہیں۔ کہ اہل سنت کے پاس چار تجویزیں کا کوئی ثبوت نہیں۔ قرآن کہ  
یہ کہنا ہرگز تسلیم نہ کیا ہے گا۔ اس ضمن میں ہم کچھ حوالہ جات درج کریں گے۔  
جس سے اہل سنت کے مسلک کی مدد و نماحت ہو جائے گی۔

# شیعوں کے نماز جنازہ کی تحریرات میں

## اتھاٹھانے کی حقیقت

اہل تہشیح کو جب کہا جاتا ہے۔ کہ تم لوگ نماز جنازہ کی تحریرات میں اتحاد کیوں اٹھاتے ہو۔ تو وہ جو اب کہتے ہیں۔ کا ایسا ہمارے ائمما الہیت نے کیا ہے۔ اور ہمارے بیان کے ہر فعل پر عمل کرنا ضروری ہے۔ اس کے ثبوت کے لیے ان کے پاس حوالہ جات میں ملاحظہ ہوں۔

## وسائل الشیعہ :

عَنْ عَبْرِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْعَزْرَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَعْلَمُ عَبْرِ الرَّحْمَنِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ مَسْلِيْتُ خَلْفَ أَعْلَمُ عَبْرِ الرَّحْمَنِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَى جَنَازَةِ فَكَبَرَ خَمْسَةِ قَعْدَةِ  
فِي كُلِّ تَكْبِيرٍ وَّ قِرْبَةٍ۔

(وسائل الشیعہ جلد دوہم ص ۷۸۵)

باب استحباب رفع الیدين في

صلوة تكبيرۃ من صلوٰۃ الجنائز

(كتاب الطهارة)

ترجمہ: عبد اللہ بن العزّری کہتا ہے۔ کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام

کی اقتداء میں ایک شخص کی نماز جنازہ پڑھی۔ اپنے پانچ تکمیریں کہیں  
ہر تکمیر کے وقت اپنے اپنے ہاتھ بھی اٹھائے۔

### الفقہہ علی المذاہب الخمس

قَالَ الْأَمَامَ مِيَّةٌ تَعْمَلُ خَمْسَ تَكْبِيرَاتٍ بَعْدَ  
الْفَرَاءِ يُضِّلُّ الْيَوْمَيَّةَ يَا فِي الْمُصَلِّيِّ بِالشَّهَادَتِينِ  
بَعْدَ الْأُوْلَى فِي صَلَاةِ عَلَى النِّعْيِ بَعْدَ الشَّافِعِيَّةِ  
وَالْدُّعَاءِ لِلْمُوْصَنِّيْنَ فِي الْمُرْكَبَاتِ بَعْدَ الشَّافِعِيَّةِ  
وَالْدُّعَاءِ لِلْمَيَّتِ بَعْدَ الْوَاقِعَةِ وَلَا يَوْمَيْدَ إِنْ  
كَانَ طِقْلَانِ وَلَا شَيْئاً بَعْدَ الْخَامِسَةِ فَيُقْرَبُ  
يَدَيْهِ اسْتِحْيَا بَالْمَيَّتِ بَعْدَ كُلِّ تَكْبِيرَاتٍ۔

(الفقہہ علی المذاہب الخمس)

صفحہ ۴۶ تذکرہ کیفیۃ الصلوۃ

علی المیت)

### قریبیۃ:

شید کہتے ہیں کہ میت کی نماز جنازہ میں روزانہ کی فرضی نمازوں کی  
تعداد کے برابر پانچ تکمیریں کہنی راجب ہیں۔ ہبھی تکمیر کے بعد  
ٹشہاد تین۔ دوسری کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر صلوۃ آیسری  
کے بعد مومن مردوں اور عورتوں کے لیے دعا اور حجۃ النجتی کے بعد  
میت کے لیے دعا کی جائے گی۔ اور حجۃ النجتی تکمیر کے بعد میت  
کے الہا اپنے کے لیے بھی دعا کی جائے گی۔ الگزیست نابانش ہے

اور پانچویں تعبیر کے بعد کچھ بھی شیں پڑھا جائے گا۔ اور نماز جنازہ پڑھنے والا ہر تکمیر کے بعد نماٹھا جائے گا۔ اور ہاتھا خلائق سنتب میں۔

## دھوکہ:

جیسا کہ آپ حوار جات میں ملاحظہ کر چکے ہیں کہ اہل تسیع نماز جنازہ میں نماٹھانے کو سنت ائمہ اہل بیت قرار دیتے ہیں۔ اور اپنے عمل کو ائمہ اہل بیت کے فعل کے مطابق کہتے ہیں۔ اس لیے ہمیں یہ کہا جاتا ہے کہ تیمور بن نماز جنازہ میں نماٹھانے کو ثابت کرتے ہو۔ کہ ائمہ اہل بیت سے تھا را کوئی تعلق نہیں ان مصوہ میں کی تھے مخالفت کی۔ اور ہم ان کے صحیح نقش قدم پر پہنچتے ہیں۔ تو تم ہمیں بہا بھلا کہتے ہو۔ یہ دراصل وحکو کہے۔ بھوے بھائے کوئی ترشیح نہ رسم گھیں۔ لیکن حقیقت حال سے واقع اس کے برعکس سمجھنا اور کہتا ہے چنانچہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ جو شیعوں کے نزدیک سعد امامت کے بانی ہیں۔ آئیئے ذرا ان کا اس بارے میں عمل دیکھیں۔ تو یہی ان کی کتاب یہ کہہ رہی ہے۔

## وسائل الشیعہ

سَرْبِ عَيَّاْثُ جِنْ إِبْرَاهِيمَ رَعْنَ آبِي عَبْدِ اللَّهِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ عَلِيٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ آتَهُ  
كَانَ لَا يَرْفَعُ يَدَهُ فِي الْجَمَارَةِ وَلَا مَرَّةً فِي أَحَدٍ  
يَعْنِي فِي التَّحْكِيمِ أَقْوَلُ بَأْتِيْ بَجْهُهُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ  
..... عَنْ جَعْفَرٍ عَنْ أَبِيهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ

فَأَلْحَانَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى جُنُوْنِ طَالِبِيَّ بَنْ قَعْدَةَ  
يَدِيْهِ فِي أَوَّلِ التَّحْشِيْرِ عَلَى الْجَنَانَ وَتُرَكَ  
لَا يَعُودُ حَتَّى يَنْصَرِفَ أَقْوَلُ حَمَلَكُمَا الشَّيْخُ  
عَلَى التَّقْيِيَّةِ لِمُوَاخَقَتِهِ مَا لِمَذَهِبِ الْعَامَّةِ  
وَسَائِلِ الشَّيْعَةِ جَلْدُ دُوْمٍ  
ص ۸۶، کتاب الطهارة  
ابواب صلوة الجنائز۔

## ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے عیاث بن ابراہیم روایت  
کرتا ہے کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نماز جنازہ میں صرف  
تکبیر میں کہ دقت اتحاد کر کرے تھے۔ میں کہتا ہوں۔ اس کی  
وجہ انشاء اللہ بیان ہوگی۔ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ اپنے والدگانی  
رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت علی المرتضی  
رضی اللہ عنہ کے بارے میں فرمایا۔ وہ نماز جنازہ پڑبنتے وقت مرد  
پہلی تکبیر میں اتحاد اتحاد کرتے تھے۔ پھر اس کے بعد تین اتحاد تھے  
تھے۔ میں کہتا ہوں۔ کہ ان دونوں روایتوں کو شیخ نے ان (علی  
المرتضی) کے تقدیر پر مرحوم کیا ہے۔ اس یہے کہیں دونوں روایتیں  
مذہب مذہب کے موافق ہیں۔

ل محمد فکر یاہ

ان دونوں روایات میں حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا نماز جنازہ

یہ صرف تحریر تحریر ہے وقت ہاتھا نامدی ہے اور اس کی روایت کرنے والے بھی اہل بیتؑ کے امام زینؑ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ ایک اور بار ابسا نہیں کیا بلکہ اس کرنے اپنے کام ملکوں تھا کیونکہ عربی قوانین کے مطابق گھان جب قتل مصادر پر داخل ہوتا ہے تو ماضی استراری کافا مگرہ دیتا ہے اس لیے مسوم ہوا کہ اہل شیعہ حضرت علی المرتضیؑ کی کھلم کھلا خلاف درزی کرتے ہیں اور یہ بھی معلوم ہوا کہ اہل سنت کا طریقہ ہی درست ہے یہ تو تھی حقیقت لیکن شیعہ مجتہد ہیں بھی ”ذمہ دار نہیں“ سے باز نہ آتے اور کل بے جوانی سے کوئی دیتا کہ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ ایسا بطور ”ذمہ دار“ کیا تھا درست اپنے کا عقیدہ یہ نہ تھا صرف دشمنوں کے ڈر سے حق پہنچاتے رہے اور عجیب فلسفہ یہ ہے کہ اہل شیعہ کہنا سے کہم حنفیت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ سے اس قتل کو تھیہ پر محروم اس لیے کہ رب ہے میں تناک اپنے کا ایسا کرنا وہ ذمہ دار نہیں کے موافق نظر آئے گویا حنفیت علی المرتضیؑ کا فعل وہ ذمہ دار نہیں ہے بلکہ ذمہ دار کوئی اہم اور ارجمند چیز ہے اس لیے حضرت علی المرتضیؑ کے عمل کو تو اس سے موافق کرنے کا طریقہ نکالا جا سکتے ہے لیکن ”ذمہ دار نہیں“ کو علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے عمل کے موافق کرنا کوئا رائی نہیں ہے ان کی بحث اہل بیت جس کا ذمہ دار و را پیش نہیں کیا اپنے غلط نظریات و عقائد سے توبہ کرنے کی توبہ نہیں اور جڑاٹ یہ سب کہ حضرت علی المرتضیؑ ایسی شخصیت کو اپنے نظریات کے مطابق ذمہ دار نہیں اور یہ کوئی نئی بات نہیں ہے دوسری بیان بنادی ”مجتہد“ نے اہل بیت کے ساتھ یہی سوک کیا انہیں اپنے پیچے چلانے کی کوشش کی اور اپنی اس کوشش میں کامیاب نہ ہونے پر ان کے جانی و شکن ہو گئے اہل شیعہ کا یہ عمل ایک تحریر علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے عمل کے باسک

غلات ہے۔ دوسرا خود سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے بھی غلات ہے۔ اپنے ہاتھ اٹھاتے کے بارے میں ایک شاہ بطر ارشاد فرماتا ہے۔ بلا خذہ ہر

## البدائع والصنائع

قَوْلُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تُرْفَعُ  
الْأَيْدُوْرِيَ إِلَّا فِي مَسْبِعٍ مَوَاطِنٍ وَلَيْسَ  
فِيهَا سَلَزَةٌ الْجَنَازَةُ وَعَنْ عَلَيِّ وَابْنِ عُمَرَ  
أَنَّهُمَا قَالَا لَا تُرْفَعُ الْأَيْدُوْرِيَ فِيهَا إِلَّا عِشْدَةٌ  
تَكْبِيرَةُ الْأَيْدُوْرِيَّاتِ.

(البدائع والصنائع جلد اول

ص ۲۱۲ فصل بین حکیفیۃ الصلوۃ  
علی الجنائز مطبوعہ بیروت

طبع جدید

ترجیمات:

حضر صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے۔ کہ اتحاد صرف سات مقامات پر اٹھائے جائیں۔ ان سات مقامات میں نماز جنازہ نہیں آتی حضرت علی المرتضیؑ اور ابن عمر رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں۔ نماز جنازہ میں صرف سمجھیر تحریر کے وقت ہی ہاتھ اٹھائے جائیں (اس کے علاوہ کبھی سمجھیر کے وقت نہ اٹھائے جائیں)

الحاصل:

نماز جنازہ میں چار تحریر کرنا اور

نماز جنازہ

کے وقت ہاتھ اٹھانا، اس سلسلہ میں ہم اہل سنت احتجات کے ساتھ جو اہل شیعہ کا اختلاف ہے۔ وہ حقیقت وہ ان کا اپنا وضع کر دہ ہے۔ ورنہ حضرت امیر اہل بیت ناز جنازہ میں چار تجھیریں کہا کرتے اور صرف ایک مرتبہ ہاتھ اٹھایا کرتے۔ تھے۔ لبڑہ اہل سنت کا عمل اور طریقہ دراصل امیر اہل بیت اور سرکار و دو عالم میں اندھہ علیہ کوسم ہی کا طریقہ ہے۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

نماز جنازہ میں چار تجھیریں کا ثبوت

کتب اہل سنت سے ملاحظہ

فتح القدیر

عَنْ أَبِي بَكْرِ بْنِ سَلِيمَانَ بْنِ أَبِي حَشْمٍ عَنْ أَبِيهِ  
قَالَ حَانَ النَّجَاشِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكَبِّرُ  
عَلَى الْجُنَاحِيَّنِ أَرْبَعًا وَخَمْسًا وَسَبْعًا وَثَمَانًا حَتَّى  
جَاءَ مَوْتُ النَّجَاشِيِّ فَخَرَجَ إِلَى الْمُصَلَّى فَصَفَّ  
النَّاسَ وَرَأَعَدَ فَكَبَّرَ أَرْبَعًا ثُمَّ ثَبَّتَ النَّجَاشِيَّ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى أَرْبَعَ حَتَّى تَوَفَّ فَأَهْمَمَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ  
وَأَخْرَجَ النَّاسَ مِنِّي فِي كِتَابِ النَّاجِيِّ الْمُنْسَبِ إِلَيْهِ  
عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

حَكَبَرَ عَلَى أَهْلِ بَدْرٍ سَبْعَ تَكْبِيرَاتٍ وَعَلَى بَنِي  
قَاتِلِهِ سَبْعَ تَكْبِيرَاتٍ وَخَانَ اخْرُصَلْوَةً مَلَاهَا  
أَرْبَعَ حَتَّى خَرَجَ صَنَ الدُّنْيَا

(فتح القدير جلد اول ص ۳۶۰)

### ترجمہ:

حضور ملی اللہ علیہ وسلم ناز جنازہ میں چار پانچ سات اور آٹھ تکبیریں فرمایا کرتے تھے۔ یہاں تک کہ جب نجاشی کی مرت واقع ہوئی۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم جنازہ کا تشریف لائے۔ لوگوں نے آپ کے پیچے صفیں باندھیں پھر اپنے چار تکبیریں کیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی وفات تک اسی پر قائم رہے۔

الحاکمی نے کتاب الناسخ والمنسوخ میں حضرت اس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت بیان کی۔ فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل بدرا پر سات تکبیریں کیں اور بنی ہاشم پر بھی سات ہی کیں اور آپ نے سب سے آخری جنازہ میں چار تکبیریں کیں۔ پھر اسی پر قائم رہے۔ حتیٰ کہ ونیک سے تشریف لے گئے۔

### فتح القدير:

رَوِيَ الْحَادِيْرُ فِي الْمُسْتَدِرِ كَعَنْ ابْنِ عَبَّاِسٍ قَالَ  
اَخِرَّ مَا كَبَرَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى  
الْجَنَائِيْزِ اَرْبَعَ تَكْبِيرَاتٍ وَخَذَلَ عُمَرَ عَلَى اَنِّي كَبَرَ  
اَرْبَعًا وَكَبَرَ اُنْ عُمَرَ عَلَى عُمَرٍ اَرْبَعًا وَكَمْ اَهْمَنَ

بُنْ عَسَلِيَّ عَلَى عَلَى أَرْبَعًا وَحَكِيرًا الْحَسِينُ بْنُ  
عَلَى عَلَى الْحَسِينِ أَرْبَعَ حَكِيرَاتِ الْمَلَكِيَّةِ عَلَى  
أَدَمَ أَرْبَعَ سَكَنَتِ عَلَيْهِ الْحَاكِمُ.

(نفع القدر / شرح الہدایہ جلد اول)

(ص ۲۴۰ کتاب الجنائز)

ترجمہ:

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے امام حاکم نے متذکر ہیں  
روایت نقل کی۔ کہ انہوں نے فرمایا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے  
ماناز جنازہ پڑھائی عمر میں چار تکبیریں کیں۔ حضرت عمر نے جب،  
ابو بکر صدیق کی ماناز جنازہ پڑھائی۔ ابن عمر نے جب حضرت عمر کی  
ماناز جنازہ پڑھائی، حسن نے جب حضرت علی کی اور حسین نے جب  
اپنے بھائی حسن کی ماناز جنازہ پڑھائی۔ تو سب نے چار تکبیریں کیں  
فرشوں نے حضرت ادم کے بیٹے بھی چار تکبیریں ہی کیں۔ یہ کہ کہ  
امام حاکم خاموش ہو گئے۔

## کتاب بداع الصنائع

وَقَدْ اخْتَلَفَ الَّذِي وَأَيَّاتُ فِيْ فِعْلِ رَسُولِ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَرِوْحَى الْخَمْسُ وَالْسَّبِعُ  
وَالْتِسْعُ وَأَكْثَرُ مِنْ ذَلِكَ الْأَرَبَّانُ أَخْرَ فَعْلًا۔  
كَانَ أَرْبُعَ تَكْبِيرَاتِ لِمَارُوْيَى مَعْنَى حَمْرَانَةَ  
جَمِيعَ الصَّحَابَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ مُجِيئِينَ اخْتَلَفُوا

فِي عَدِدِ التَّحْكِيرَاتِ وَقَالَ لَهُمْ إِنَّكُمْ  
 إِخْتَلَفْتُمْ فَمَنْ يَأْتِي بَعْدَكُمْ يَكُونُ  
 أَشَدَّ إِخْتِلَافًا فَإِنَّا نُنْظِرُ إِلَيْهِ مَا  
 رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى  
 جَنَانَهُ فَحَمْدُ اللَّهِ أَكْبَرُ فَرَجَدُوا إِلَيْهِ  
 إِمْرَأَةً كَبِيرَةً عَلَيْهَا أَرْبَعَةَ فَتَقَفَّتُوا عَلَى ذَلِكَ  
 فَكَانَ هَذَا دَلِيلًا عَلَى كَمْنَ التَّحْكِيرَاتِ  
 فِي مَسْلُوَةِ الْجَنَانِ فَأَرْبَعَةُ الْمُهْرَاجَمِعُونَ  
 عَلَيْهَا أَرْبَعَةَ حَمْنَ قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْرُ<sup>ب</sup> مَسْحُودٌ  
 حَتَّى سُئِلَ عَنْ تَحْكِيرَاتِ الْجَنَانِ فَقُلْتَ ذَلِكَ  
 قَدْ كَانَ وَلَكِنِي رَأَيْتُ النَّاسَ أَجْمَعُوا عَلَى  
 أَرْبَعِ تَحْكِيرَاتِ وَالْإِجْمَاعُ مُحْبَطٌ وَكَذَارَوْفَا  
 عَنِّي أَنَّهُ مَسْلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَذَ أَكَانَ  
 يَفْعَلُ شَرَّ أُخْدِرٍ وَأَنَّ أَخِرَ مَسْلُوَةِ مَسَلَّهَا  
 رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَتْ  
 أَنَّهُ مَعَ تَحْكِيرَاتِ وَهَذَا مُخْرِجُ النَّاسِ حَيْثُ  
 لَمْ تُنْهَمْ عَلَى الْأَمْمَةِ إِلَّا فَعَالَ أَمْخَالَهُ  
 مَلَى التَّحْكِيرِ فَذَلِكَ أَنَّ مَا تَفَدَّهُ سُبْحَانَ  
 لَهُ صَدَرَ هَا أَخِرَ مَسْلُوَتِهِ لَدَنْ تَكْبِيرَةِ  
 زَانَهُ قَادِرْ شَعْنَةَ وَلَمْ يَسْتَوْ بَهْ  
 زِيادَةً مُلْتَرِي زَيْعَ رَسْتَهَ

البدائع الصنائع جلد اول صفحہ نمبر ۳۶۶  
 فصل الخدام فی حلقة الجنائز  
 مطبوعہ بیرونیت (بیت جدما)

## ترجمہ:

حضرت مسیح امیر الصلوک کی نماز جنازہ میں تمجید کرنے کے متعلق روایات مختلف ہیں۔ پانچ سات روایات سے زیارت کی روایات آتی ہیں مگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا اس بارے میں آخری فعل چاہیروں پر ہے۔ یکوئی تک روایت ہیں آتی ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے صحابہ کرام کو جمیع کی جب انہوں نے نماز جنازہ کی تمجید کی۔ میں احمد بن یحیا اور رابعہ کی تحریر اخلاف کر رہے ہو۔ وکیح وہ روح ترجمہ کے بعد ایسی کے وہ اس سے بھی زیادہ احادیث کریں گے۔ لہذا اس حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اس مسئلہ میں آخری قدر و وکیح چاہئے اور عیا وہ ہو اس یہ مسئلہ کرنا چاہئے۔ ترانوں نے آپ کا آخری فعل شرافت یہ پایا کہ آپ۔ ایک حضرت کی نماز جنازہ پڑھائی اور اس میں۔ نے چار ستریں کیے۔ اس پر موجود نہایہ صحابہ کرام نے آتفاقی کریا۔ اس نے حضرت صحابہ کرام کا یہ اتفاق اس بات کی دلیل ہو گیا۔ کہ نماز جنازہ میں عجیب میں چار بھی ہوتی ہیں کوئی یہ سچن علیہ باشے۔ اسی بیانے پر حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے نماز حسارت کی تمجید کے بارے میں پوچھا گیا تو کہنے لگے۔ پاں وہ سے اڑ پائیج سا۔ "اٹھو دنیزہ تھیں۔ سس میں نے دگوں دسیا۔ کرام کو چار برا جماع کرے۔ یا۔"

اجماع بھی ایک دلیل وجہت ہے۔ اسی طرح جناب عبدالعزیز مسعود نے رنگوں سے روایت بھی کی ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف تعداد میں تکمیرات کیہیں تھیں آخراً امر حرج آپ نے نماز جنازہ پڑھائی۔ اس میں آپ نے چار تکمیریں بھی کیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا آخری فعل اپنے پہنچے افعال کا نام نہ ہے۔ اور آپ نے کمال مہربانی فرماتے ہوئے امتیوں کو مختلف افعال کے مابین انتیار سے نکال لیا۔ اور عقلی ہدایہ پر بھی چار تکمیریں ہیں جنکی میں۔ کیونکہ نماز جنازہ میں ہر تکمیر ایک رکع کے فاتح مقام ہے۔ اور فرضی نمازوں میں سے کوئی نماز چار رکعت سے زیادہ والی نہیں ہے۔

### قابلِ توجہ:

مندرجہ بالا حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ابتداء نماز جنازہ میں مختلف تعداد میں تکمیریں کیہیں، پانچ سات، نو یا کوئی اس سے زیادہ کا ثبوت بھی ملتا ہے۔ روایات مذکورہ مسند اور مزدوج احادیث میں طوالت کے پیش نظر ہم نے ان کی اسناد چھوڑ دیں۔ اسی احلاف تعداد کی بناء پر عضرات صحابہ کرام میں اخلاقی الکام جب حضرت عمر کرمی۔ تو آپ نے سب کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا آخری معل تداش کر لے اور اسے اپنائے کاہر۔ چنانچہ سب نے چار تکمیریں پر الفاق و اجماع کر لیا۔ آپ کی سب سے آخر نماز جنازہ ایک تورت کی تھی۔ اور اس کی ابتداء (یعنی چاندیوں سے) ہے کہ مانجہ تکمیر کے جنازہ سے آپ نے قبائلی، سماشی ای نماز جنازہ میں ایک تکمیر کی تھی۔ اسی تکمیر کے مطابق ایک تورت میں بھی موجود ہے۔

## نامخ التواریخ

وہم درایں سال فرمائیں گزار جیشہ نجاشی کو مکحہ شرح جاں، و درایں کتاب  
مبارک مرفوم شد از خدائے ایں جہاں بجہاں بادیں خرامیدو آئندہ  
کا دو دفع جہاں گفت رسول خدا فرمودا مرزا مرسدے صالح از جہاں  
برقت پر خیزید تابروے نی زگزار یہم اصحاب برخاستند و با پیغمبر نماز  
نماز شد و آنحضرت چہار تسبیح گفت۔

نامخ التواریخ جلد سوم ص ۲۵۲ میرزا  
حضرت صلی اللہ علیہ وسلم۔ مطبوعہ تہران،  
(طبع چدریہ)

## ترجمہ:

اسی سال جبریل کے حاکم نجاشی کا انتقال بھی براہ نجاشی کے حالات و  
دافتہات اس کتاب میں کئی مرتبہ ذکر ہو چکے ہیں جس دن اس کا انتقال  
ہوا۔ اسی دن حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت صاحب کرامہ سے فرمایا  
اچھی ایک صالح شخص کا انتقال ہو گیا ہے۔ امکنہ تاکہ اس کی نماز جنازہ  
پڑھیں۔ صاحب کرامہ اس نے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ آپ کی اہمیت  
میں انہوں نے نجاشی کی نماز جنازہ پڑھی جس حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے  
اس نماز میں یا تسبیح ہی بھی نہیں۔

ل محمد فکر یہ

نامخ التواریخ کے حوالے سے دو اسرائیلی واضح اور پرست مردمیں یہ کہ

تو یہ کہ جس کا باوٹہ نجاشی، رسول اشرف صلی اللہ علیہ وسلم کی نظر میں "مرد صالح" دیکھا اور دوسرا یہ کہ اپنے اس کی نماز جنازہ میں چار تکبیریں کیں۔ ان دونوں باوٹوں سے اہل شیعہ کے اس مکروہ فریب اور بسانے کی قلمی بھلگتی کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم۔ جس شخص کی نماز جنازہ میں چار تکبیریں ہیکتے وہ منافق ہوتا تھا۔ اب ان عقل کے انہوں یا بھیت سے عاری "مجان علی" سے کوئی پوچھے جس نو صلی اللہ علیہ وسلم نجاشی کو "صالح اُمی" فرمائے ہیں۔ اور تمہارے باطل نظر نے مطابق نجاشی (معاذ اللہ) منافق تھمہرا۔ تو پھر بھی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اُسے یہ کہ کہ کن بسط بیانی کی ہے۔ (معاذ اللہ) اگر تمہارا سکی حیال بہر تو ایمان نا تھے سے گیا۔ (و) تو یہ بھی تمہارے پاس درست نام کی چیز سے اور اگر اسے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا "تفیرہ کرنا" کہو۔ تو شریعت سے اور احکام الہی سے انہوں دھوئیں ہے۔ حالانکہ تم دھرم بھی پکے ہو۔ اس لیے تسلیم کرنا پڑے گا۔ کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے آخری فعل سے طور پر چار تکبیر در پر اکتفا فرمایا۔ مھا! اس پر حضرت صاحب۔ کرام کا اتفاق واجماع ہوا۔ اسی پر اُنکہ اہل بیت کا عمل رہا۔ اور اسی پر ان کے ماننے والے عمل پیرا ہیں۔ اہل سنت و جماعت کا اس بارے میں عقیدہ حق اور نیحہ ہے۔ اس کی حقانیت اور صفات کتب شیعہ سے بھی ثابت ہے۔

## پانچ تکبیریں کہنے پر اہل شیعہ کی تیسری دلیل

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے فرزند حضرت ابراہیم ل نماز جنازہ میں پانچ تکبیریں کیں۔ ہمذایہ حق ہے۔ (وادیہ یہ ہے۔)

## تہذیب الاحکام:

عَزَّ مَدْعَةَ ابْنِ رَائِدَةَ لَمْ يَمْعَثْ أَبَاجُعَفُو  
عَلَيْهِ السَّلَامُ بَيْرُلُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ اسْلَامُ  
فَكَبَرَ عَلَيْهِ حَمَّاً۔

تہذیب الاحکام جلد سوم ص ۲۶

فی الصلوٰة سلی الامروت

ترجمہ:

ابن زائد کہتا ہے۔ کہ میں نے امام محمد باقر رضی اللہ عنہ کو فرماتے  
ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تے اپنے فرزند ابراہیم رضی اللہ عنہ  
کی نماز جنازہ پڑھاتے وقت پانچ بھیروں بیس۔

## جواب:

اہل شیعہ کا اس روایت پر بنتیں بیاتے ہیں۔ اور کہتے ہیں۔ کہ عقلی دلیل  
کو تو نہ کہا جب سکتا ہے۔ میکہ یہ دلیل عقلي نہیں۔ بکھر کو۔ ۹۰۔ مصلی اللہ علیہ وسلم  
کا عمل شریف ہے۔ اور اس سے ثابت ہوتا ہے۔ کہ نماز جنازہ پانچ بھیروں  
ہوتی ہیں۔ بلذہ اہل سنت کا ہمکا یہ کہنا۔ کہ تہاری فتنہ میں لگھڑت ہے۔ اور اس  
پر کوئی نقلی دلیل نہیں۔ غلط ہے۔ لہذا بھیں۔ اس روایت کے بھوتے ہوئے پانچ  
بھیروں کے بیے کسی اور دلیل کی طورت ہیں۔

اہل شیعہ کا اس روایت سے استدلال بھی ناقص ہے۔ کیونکہ ک

فوجہ نہ ہے میں چھوٹے بچے کی نماز جنازہ ہوتی ہی نہیں۔ اس یہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اپنے صاحبزادے کی نماز جنازہ پڑھنے سے ان کو فوٹھا نہیں میں سکتی۔ اگر یہ سیم کریں۔ کہ نماز بائی بچے کی نماز جنازہ ہوتی ہے۔ تو پھر ان کا استہ لال ہو سکتا ہے۔ ہذا اگر یہ سیم ہے۔ نماز جنازہ کی پایانی تجھیریں ثابت کریں۔ تو چھر نہیں چھوٹے بچوں کی نماز جنازہ پڑھنا بھی سیم کرنا پڑے گا۔ بچے کے نماز جنازہ کی نماز نہ ہونے پر ان کا اکتے کی تصریحات ملاحظہ ہوں۔

و فتح جفریہ ” میں بچے کی نماز جنازہ ضروری نہیں

البساط

وَإِنْ كَانَ الْمُتَّهِّدُ صَدِيقًا عَسِلَ كَعَسِيلِ الْجَالِ  
وَكَلِيفَنَ سَعْيَ كَعَفِينَ لَسَرَ وَيَعْجِنَطِيلِهِرْ فَانْ كَانَ  
لَدَ بَعْنَ سِتَّهَ سِيَنَ حَسَدَ - أَصْبَارَ عَلَنْ وَإِنْ  
كَانَ دَفَانَ دَانَ لَمْ بَعْدَ خَلِيَهَ دَشَلُونَ وَ  
يَعْجُونَ زَدَ لَكَ سِتَّهَ سِتَّهَ -

سے طہرانہ ص ۱۱

كتاب أسلوقة في أحكام

الكتاب

៤៨៧

اور اگر میت بچکے ہے۔ تو اس کو بچ مددوں کی طرح عمل و نسیں۔  
دھونی لگائی ہے۔ پھر اگر وہ چھ سال یا اس سے زیادہ کی عمر

بی ہے۔ تو اس کی نماز جنازہ پڑھی پائی گی۔ اور اگر چھ سان سے کم عمر کا ہے۔ تو اس پر نماز جنازہ نازم نہیں۔ اور تیسی کے خود پر جائیں گے۔

## توضیح

”امام سوط۔ کی روایت مذکورہ سے بچے کی نماز جنازہ پڑھنی ایکست۔ میں جائز ہے۔ اور وہ تقدیم ہے۔ اور اگر اس کی کبیس صورت پر سے تو محترم پچے کی نماز جنازہ نہیں۔ لہذا ان کے مسلک کے مطابق یہ روایت کہ جس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم و مسلمانے پہنچا جزا و سے ابراہیم کا جنازہ پڑھا یا۔ درست نہیں ہے۔ اس پر اگر کوئی الہ شیع شٹ پہنچے۔ کہ وہ مہسوس۔ کی روایت جاں نزدیک ناقابل اعتماد ہے۔ جس میں بچے کی نماز جنازہ نہ پڑھنے کا ذکر ہے۔ اور نہذیب الاحکام کی عبارت کو جم قابل تبریل کہتے ہیں جس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے جنازہ پڑھانے کا ذکر ہے۔ تو یہ ان کا بہمانہ بھی۔ و تقدیم۔ کی ایک شکل ہرگز جو مذکورہ اعتراض سے بچنے کے لیے یہ کہتے ہیں۔ درست حقیقت یہ ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جو اپنے صاحبزادے کی نماز جنازہ پڑھائی۔ وہ ان شیعوں کی کس بوس میں موجود ہے۔ کہ اپنے نیہ نماز نہیں پڑھائی۔

دن خلیلہ ہر اگلے صفحہ پر۔

حَدَّثَنِي أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَفَرَ إِلَيْهِ مَنْ يَرَى  
كَمْ مَا زَوْجَنَاهُ فَلَمْ يَرِدْهُ فَلَمْ يَرِدْهُ

### وسائل الشیعہ

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ عَمَّادٍ أَنَّهُ قَالَ سَمِعْتُ أَنَّ الْخَيْرَ  
مُؤْسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ فِي حَدِيثٍ  
لَهَا قُبْصٌ إِذَا هَمَ بِنَفْسِهِ رَسُولُ اللَّهِ قَالَ  
يَا عَلِيٌّ قُمْ فَجَلَّتِي بِنِي فَقَاتَرَ عَلَيَّ عَلِيُّهِ السَّلَامُ  
فَعَسَنَ بِنَ هِيرَةَ فَحَتَّنَهُ وَحَذَّنَهُ ثُمَّ خَرَجَ  
بِهِ وَمَضَى سُوْنَ اسْتِوْكَى أَنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَدَ  
حَقْرَانَشَكَّا بِهِ إِذَا قَبَرَهُ فَقَاتَرَ النَّاسُ إِذَا رَأَيْتَ أَنَّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَرَى أَنَّ يُصْلِي عَلَى  
إِبْرَاهِيمَ لِمَا دَخَلَهُ مِنَ الْجَزِيرَةِ فَأَنْتَصَبَ  
فَإِنَّهَا شُمَّرَ قَالَ أَيُّهَا النَّاسُ أَتَاكُمْ جِبْرِيلُ بِمَا  
قُلْتُمْ رَعَمْتُمْ فَيَرَيْتَ أَنَّ أَصْلِي عَلَى رَبِّنِي  
لِمَا دَخَلَنِي مِنَ الْجَزِيرَةِ أَلَا وَأَنَّهُ لَبَسَ كَمَا  
كَيْنَتْ وَلَكِنَّ الظِّنْبَتَ الْجَنِينَ قَرَضَ عَلَيْهِ

خَمْنَ صَلَوَاتٍ جَعْلَ بِلِّرْ شَكْرُ مِنْ أَقِ  
صَلَوةٍ وَ مَرَّ فِي أَنْ لَا أَصْلَى إِلَّا عَلَى  
شَ - ۹ -

وسائل الشیعہ جلد ۶

ص ۴۰، دیکناب الطدار

(ابواب صدور الجنائز)

نر. ۳۷۳

علی بن عبد الله کہتا ہے کہ میں نے جناب موسیٰ کاظم سے ایک  
حدیث سنی۔ فرمایا۔ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ماحبزہ اور ہبہ  
فوت بہو۔ تو اب سے حسہ ملی امر تھے کو فریض۔ اخنوں کی  
چھیز تکھین کا بند دست کرو۔ چنانچہ انہوں نے اہل سر کو عسل یا  
اور حنوط لگا کر کفن پہنا دیا۔ پھر یہ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور سعید  
کی بیت کوے کران کے یہ کھودی گئی تحریک پیشے۔ تو لوگوں نے  
دل بیس کہہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم شدید غم کی وجہ سے اپنے بیٹے  
کی نماز بنا دی۔ زہریہ حاہ مجموع گئے۔ آپ فوراً کھلے ہوئے۔ اور  
فرمایا۔ وگو! جو تمہارا خیال ہے۔ ابھی جس سلسلے مجھے بنا دیا ہے۔ اور  
وہ یہ کہ میں شدید غم کی وجہ سے اپنے بیٹے کی نماز جنازہ  
پڑھانا مسول گیا ہوں۔

لیکن امداد دیجیتے تھے۔ یا نماز بیس ذخیرہ اور تم میں  
بھر بائے۔ اس کی مذہبیہ میں ایک تحریک نماز کے بعد میں رکھی

ریشمی پانچ ملکیتیں نماز جنازہ میں ہیں۔ اس اسٹے مجھے یہ حکم دیا ہے۔ کہ نماز جنازہ اسی کی پڑھی جائے جو پانچ وقت کی نماز پڑھنا۔

- ۶ -

## وسائل الشیعہ

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَىٰ بْنِ حَسَنٍ قَالَ سَلَّمَ أَتَرْجِعُهُ  
عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ لَهُ صَيْبَاتٌ صَعِيدَةٌ لَهُ شَلَّالٌ لَهُ سِنَيْنٌ  
ثُمَّ قَالَ سُئِلَ لَأَعْنَبَ النَّارِ، بَقُوَّةً دُونَ أَنَّ  
يَبْرُئَهَا يَدِ حِلْلَةٍ لَا يُصَلِّوْنَ عَلَىٰ الْقِبَارِ مِنْ  
أَوْلَادِ هِيمَرٍ مَا حَلَّيْتُ حَلَّيْهِ.

(وسائل الشیعہ بددہم)

ص ۹۱، کتاب، رصہارۃ ابواب

صلوٰۃ الجنائز

ترجمہ:

محمد بن علی بن حسین کہتا ہے۔ کہ امام محمد اقر رضی اللہ عنہ اپنے  
یمن سالہ چھوٹے بچے کی نماز جنازہ پڑھائی۔ اور نماز کے بعد فرمایا  
اگر لوگوں کی اس بات کا مجھے احساس نہ ہونا کہ دیکھیں گے کہ دیکھوا  
بنی ہاشم اپنے چھوٹے بچوں کے تر جانے پر ان کی نماز جنازہ  
نہیں پڑھتے۔ تو اپنے بیٹے کی نماز جنازہ نہ پڑھتا۔

## وسائل الشیعہ:

عَنْ زُرَارَةَ فِي حَدِيثٍ أَنَّ أَبْنَاءَ لَأَبِيهِ سَبْدَ اللَّهِ  
سَلَيْلَهُ السَّلَامُ فِي طَيِّبَهَا مَاتَ فَتَرَجَّمَ أَبُو جَعْفَرَ  
فِي حَيَّنَارَدِهِ وَعَلَيْهِ مُجْسَدٌ حَرَقَ صَفَرًا جَمَّ وَ  
حَمَّا مَدَهُ حَرَقَ صَفَرًا هَمَّ فَمُنْظَرَتُ حَرَقَ أَصْنَافُ  
إِلَى أَنْ كَانَ فَصَلَّ عَلَيْهِ فَكَبَرَ عَلَيْهِ أَرْبَعَ  
شَهْرٍ أَمْرَرَ بِهِ فَدُعِيَ عَنْ شَهْرٍ أَخْدَى بِيَدِي فَتَسَعَ بِهِ  
شَهْرٍ قَالَ إِنَّهُ لَمْ يَقْعُمْ مُصَلَّى عَلَى الْأَطْفَالِ  
إِنْ مَا كَانَ أَمْرِيُّ الْمُرْمِنِينَ يَأْمُرُهُمْ فَيَفْعَلُونَ  
مِنْ قَوْرَاءِ وَلَدَ يُصَلِّى عَلَيْهِمْ فَإِنَّمَا مَسَيَّتُ  
عَلَيْهِمْ مِنْ أَجْلِ أَقْلِ الْمَدِينَةِ حَرَقَ اهْرَيَةَ  
أَنْ يَعْفُرُنَّ لَا يُصَلِّوْنَ عَلَى أَطْفَالِهِمْ۔

(وسائل الشیعہ جلد دو)

ص ۴۰، کتاب ابطوانہ باب

صلوٰۃ الجنائز

ترجمہ کے:

زردہ ایک حدیث بیان کرتے ہوئے ہے کہ حضرت امام عسکریؑ  
رضی احمد عنہ کا ایک دو دھنپیتا میں فوت ہوئے تو محدث اڑاکنے زدن  
اس کے جنازے میں نکلا۔ اس وقت آپے زرور نگ کا جتہ زرد  
رنگ کا عمامہ اور زرور نگ کی چادر زیب قن کی ہوتی تھی۔

بوجوڑی کی بنتی ہوئی تھیں۔ راوی اکتا ہے۔ کہ زوارہ نے کہا۔ کہ امام محمد باڑا نے اس بچے کی نماز جنازہ چار تک بھیوس کے ساتھ پڑھائی۔ یہاں کے حکم سے اسے دفن کر دیا گیا۔ اس کے بعد امام نے میر با تھ بچڑا اس اپ کے ساتھ ایک طرف ہو گیا۔ پھر اپ فرمائے گے۔ بات یہ ہے۔ کہ میں بچوں کی نماز جنازہ پڑھنے پڑھانے کے حق میں نہیں ہوں۔ کیونکہ حضرت ملی المرکفے رضی اللہ عنہ ان بچوں کے بارے میں یہی حکم دیا کرتے تھے۔ کہ ان کو نماز جنازہ پڑھائے بغیر دفن کر دیا کرو۔ میں نے تو اس یہے اپنے پوتے کی نماز جنازہ پڑھائی۔ تاکہ اہل مدینہ اس بات کو بڑا تکمیل کرے۔ کہ ہم اپنے بچوں کی نماز جنازہ نہیں پڑھتے۔

### مذکورہ حوالہ جات سے ورچ ذیل امور ثابت ہوئے

- ۱۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صاحبزادے جناب ابراہیم کی نماز جنازہ پڑھائے بغیر فنا دیا تھا۔
- ۲۔ اس پر موجود صاحب کرام کو خیال آیا۔ کہ آپ فرط غم کی وجہ سے شاید نماز جنازہ پڑھانا بخوبی لگائے۔
- ۳۔ آپ ملی اللہ علیہ وسلم نے صاحب کرام کے اس غم کی تزدید کرتے ہوئے کہا۔ کہ میں نے، تھے کہ حکم سے ایسا کیا ہے۔
- ۴۔ نماز جنازہ اس کی ہوتی ہے۔ جو پاٹی وفت کی نماز پڑھنا ہو۔ اور اس پر نمازیں فرض ہوں۔

۵۔ مُحَمَّد باقر رضی اُمّہ عنہ نے میں سارے بچے کی نماز جنازہ دو گوں کے انقراف سے بچنے کے لیے پڑھائی۔

۶۔ امام جعفر صادق رضی اُمّہ عنہ کے نابالغ بیٹے کی نماز جنازہ امام مُحَمَّد باقر نے پڑھائی لیکن اس لی وجہ پر بیان کی کہ اگر تم سے نماز جنازہ دپڑھی تو اہل مدینہ ہمیں برا کہیں گے۔

۷۔ حضرت علی امیر تفسیر رضی اُمّہ عنہ کا ہبھی عقیدہ تھا کہ نابالغ بچوں کی نماز جنازہ پڑھے بغیر اپنی دفن کر دیا جائے۔

## الحاصل:

اس بحث میں تین باتیں گھنی کر سائیں آئیں۔ اول یہ کہ اہل تشیع کا یہ کہنا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے فرزند رشید کی نماز جنازہ میں پانچ تبحیریں کیں۔ یہ باطل اور بے دلیل ہے۔ دوسری بات یہ کہ ان کے نزدیک بچے کی نماز جنازہ نہیں ہوتی۔ تیسرا بات یہ کہ امام مُحَمَّد باقر رضی اُمّہ عنہ نے اپنے بچے کی نماز جنازہ پڑھائی اور اس میں پانچ تبحیریں کیں۔ اور یہ اہل سنت کے ملک کے مطابق ہے۔ گزشتہ سطور میں ہم اس بات پر حوالہ پیش کرائے ہیں۔ کہ اہل تشیع کے مالک پکی کی نماز جنازہ نہیں ہوتی۔ ہاں اگر کوئی بطور تلقیۃ پڑھنا چاہے تو پڑھ سکتا ہے۔ لیکن اہل سنت بچے کی نماز جنازہ داکرتے ہیں۔ اور ایہ سرکار دو عالم علی اللہ علیہ وسلم کی سنت قولی ہے۔ اس بارے میں حدیث صریح ملاحظہ ہو۔

## فتح القدر:

وَكَبَرَ شَهَادَةُ بَعْدِ الْمِلْأَادِ شَيْئًا وَسَبَلَ

وَسَلَّمَ عَلَيْهِ دَقَوْلَهْ سَلَّمَ اَللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا  
اَسْتَهْلَكَ اَمْوَالَهُ تُوْدُ مُسْلِمَ حَلَّتْهُ وَإِنْ كُمْ يَسْتَهْلِكُ  
لَمْ يُصَلِّ عَلَيْهِ۔

(النحو العظيم جلد اول صفحہ ۲۶۵)

کتاب الجنان

نحو: حکم:

تو بچو بچی پیدا ہونے کے بعد چینے علاجے اور اس میں آشناز نہیں  
دیکھے گریم۔ اس کا نہ مبھی رکھا جائے اور سکل بھی دیا جائے اور  
اس کی آشنازہ بھی پڑھی جائے۔ کیونکہ حسرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد  
گرامی سے۔ «جب پیدا ہونے والا بچہ چینے پلاسے اس کی آشنازہ  
پڑھی جائے گی۔ اور اگر استہلاں رہنا رہنا نہیں تو اس کی آشنازہ  
نہیں ہوگی۔

تو صفحہ:

صحابہ را یہ نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی جو حدیث پیش کی۔ اس  
سے انہوں نے تین مسائل کا سفرنگی کیا۔ وہ اس طرح کہ لاق الاستھلاں  
دلائلۃ العیلۃ فیتتحقق فی حق۔ سنتۃ الموتی۔ یعنی استہلاں س  
ات برداشت لئے اس سے۔ کہ فمود میں آشناز نہیں کائے کئے۔ لہذا اس کے لیے  
دھی طریقہ سوکا جو زندہ درہ رہے واسے کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ اور وہ تین آہنیں  
میں اول یہ گرسا۔ دوسری کھا جائے۔ دوسریں اس خصل بھی رہ جائے کا۔ اور سومین  
اس کی آشناز جائزہ تھی اور اس کی جائے لی۔

کوہ حدیث کے بارے میں قبول و عدم قبول کی بحث کرتے ہوئے علامہ  
ہدایت الدین عینی قاضی نظر نے میں

### البناۃ فی شرح الہدایۃ

لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ رَأَى أَسْتَهْلَكَ الْمَرْتُورَدُ  
مُسْلِمًا عَلَيْهِ وَإِنْ لَمْ يَسْتَهْلَكْ لَمْ يُصْلَمْ  
عَلَيْهِ رُوْيَى هَذَا أَسْنَنُ بَاجِرٍ وَعَلَيْهِ وَابْنِ  
عَبَّا سٍ وَالْمُغَيْثَرَةَ بُنْ شُجَّةَ وَابْنِ هُرَيْرَةَ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ فَحَدَّيْثُ جَابِرٍ وَأَدَالْتَرْمِذِيُّ  
وَالنَّسَابِيُّ وَابْنُ مَاجَةَ عَنْ أَبِي الْجَنْبِرِ عَنْ جَابِرٍ  
قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
لَا يُصْلَمُ عَلَيْهِ وَلَا يُرَثُ وَلَا يُؤْرَثُ حَتَّى  
يَسْتَهْلَكَ هَذَا لَفْظُ الْتَّرْمِذِيِّ ..... وَسَدِيقَةَ  
عَلَيْهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَخْرَجَهُ عَنْ عَدِيٍّ بْنِ

بْنِ الْحَامِلِ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ فِي التَّقْبِيلِ لَا يُصْلَمْ  
عَلَيْهِ حَتَّى يَسْتَهْلَكَ فَإِذَا أَسْتَهْلَكَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ وَحَسِيلَ وَقَرِبَتْ فَإِنْ لَمْ يَسْتَهْلَكْ لَمْ يُصْلَمْ  
عَلَيْهِ وَلَمْ يُرَثْ وَلَمْ يُغْسَلْ وَحَدَّيْثُ  
ابْنِ عَبَّا سٍ أَخْرَجَهُ ابْنُ عَدِيٍّ أَيْضًا عَنْهُ  
عَنِ الدَّجْنِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَا سَفَلَ

الصَّبِیْتُ صُلَیْلی عَلَیْہِ وَرَبَّتْ وَحَوِیْثُ الْمُغِیْرَۃِ  
بْنِ شَعْبَةَ اخْرَجَهُ التِّرْمَذِیُّ عَنِ التَّقِیِّ  
صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ قَالَ السَّقْطُ یُصْلِی  
عَلَیْہِ وَیَدُ عُقَرَالدَّیْدِ بِالْمَغْفِرَۃِ الرَّحْمَۃِ  
وَقَالَ حَوِیْثُ حَسَنٍ صَحِیْحٌ وَحَدَّیْثُ اَخِیِّ  
هَرَیْرٍ وَعَتْهَ ابْنِ مَاجَةَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ صَلَّکُ اَعْلَیَ اَهْنَا لِكُمْ  
فَإِنَّهُمْ مِنْ اَفْرَادِكُمْ

(ابنایہ فی شرح البدا یہ جلد دوام  
(ص ۱۰۱۲ تا ۱۰۱۱)

ترجمہ:

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث پاک ۱۱۱ استھل المونودام سے حضرت جابر، علی، ابن عباس، مغیرہ بن شعیب اور ابو ہریرہ رضی اللہ عنہم سے روایت کیا گیا ہے۔ حضرت جابر سے مروی حدیث کو امام ترمذی نسائی اور ابن ماجہ نے ابو الزبیر کے حوالے سے حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے ذکر کیا ہے۔ جناب جابر کنٹے میں کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ دو کسی نومود کی اس وقت بیکث نماز جنازہ پڑھی جائے گی۔ اور مددہ کسی کا وارث اور میاس کا کوئی وارث بنتے ہو جب تک اس میں ۱۰۰ استھلal، نپایا جائے، حضرت میں امتنع سے مروی حدیث کو ابن مدینے نے ۱۰۰ رکالی۔ میں ان الفاظ سے دیکیا ہے میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے مٹا کر اپنے نومود کے بائے میں

فرمایا۔ استبدال کے بعیار اس کی نماز جنازہ نہیں پڑھی جائے گی۔ اور اگر استبدال پایا گی تو اس کو عین بھی دیا جائے گا اور نماز جنازہ بھی پڑھی جائے گی۔ اور دراثت بھی ثابت ہو گی۔ اور اگر استبدال نہ پایا گی تو نماز جنازہ عین دراثت پچھے بھی نہ ہو گا۔ حضرت ابن عباس سے مردی حدیث کو بھی ابن عدی نے ہی ذکر کیا ہے۔ وہ یہ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جب بچھے میں استبدال پایا جائے گی تو اس کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی۔ دراثت بھی ہرگی۔ حضرت مسیرو بن شعبہ سے مردی حدیث کو امام ترمذی نے بیان کرتے ہوئے، لکھا۔ کہ فرمود (زندہ) کی لفاظ کے بعد نماز جنازہ پڑھی بلے گی۔ اور اس کے والدین کے لیے مغفرت و رحمت کی وعاء ہو گی۔ امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن صحیح کیا۔ اور حضرت ابو ہریرہ رضی سے مردی حدیث کو ابن ماجہ نے ان الفاظ سے ذکر کیا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اپنے بچوں کی نماز جنازہ پڑھا کر دیکھو جو دُہ تبارے یہے فرط ہیں۔

## فائدہ:

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صاحبزادے حضرت ابراہیم کے بارے میں کتب الائیت شیعہ میں یہ اختلاف نقل کیا گیا ہے۔ کہ آپ نے ان کے نماز جنازہ پڑھی یا نہ پڑھی۔ لیکن ان دونوں میں سے ان الائیت شیعہ کے زدیک راجح و راقی یہ ہے۔ کہ آپ نے نماز جنازہ نہیں پڑھی۔ جب کہ ایسی روایات اور ایسے مقام پر ہم اسے علماء فرماتے ہیں کہ روایت اثابت کو

روایت نفی پر ترجیح ہے۔

روایة الاثبات اصح ص۔ روایة النفی

اللبنانية شرح البدایہ

جلد دو (مرص ۱۰۱)

لہذا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا اپنے صاحبزادے پر نماز جنازہ پڑھا بوجہ مشبت ہونے کے احتجاج ہے۔ یعنی آپ نے نماز جنازہ پڑھی۔



اہل تسیع جب نماز جنازہ میں پانچ صحیحات ثابت کرنے پر دلائی دیتے ہیں۔ تو ان میں ایک دلیل یہ بھی پیش کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صاحبزادے حضرت ابراہیم کی نماز جنازہ پڑھاتے وقت پانچ تکبیریں کہیں تو اس دلیل کے ضمن میں یہ بھی تسلیم کرتے ہیں۔ کہ بچتے کی نماز جنازہ پڑھی جاتی ہے۔ اور جب اپنا ایک اور مسئلہ پیش کر کے اس کی دلیل کی باری آتی ہے یعنی پسند کر بچتے کی نماز جنازہ نہیں ہوتی۔ اس مسئلہ کے لیے دلیل یہ پیش کی جاتی ہے۔ کہ چونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صاحبزادے حضرت ابراہیم کی نماز جنازہ نہیں پڑھائی۔ اس لیے بچتے کی نماز جنازہ نہیں ہوتی۔ ذرا ان دونوں مسائل اور ان کے دلائل کو بار بار پڑھیں۔ تو آپ کو اہل تسیع کی بے وقوفی اور عقلی فخر کی اعلیٰ مثال فرمائائے گی۔

خلاصۃ الکلام:

اس بحث کا نتیجہ یہ ہوا۔ کہ سرکار دو عالم مسلم اللہ علیہ وسلم نے ابتداء

پانچ سے لے کر گیارہ جگہ اس سے اور پہنچ کے نماز جنازہ میں تحریرات کہیں۔ لیکن آخر الامر اپنے نے چار پہنچ اکتفا فرمایا۔ اور چھر اس میں کمی بیشی نہ کی۔ لہذا اس آخری عمل نے سابق عمل کو فسوخ کر دیا۔ دوسری بات یہ ہے کہ آپ نے نہ وہ کسے کہ ستمہ لالا، کی صورت میں نماز جنازہ ادا کرنے کی تحریر فرمائی۔ اور اس کے نہ کو فرمائی۔ اور میراث کا بھی ذکر کیا۔ شیعہان دو نوں کا انکار کرتے ہیں۔ چار کی بھائی پانچ کے قائل ہیں۔ اور پہنچ کی نماز جنازہ کے نہ پڑھ کا حقیقتہ رکھتے ہیں۔ لیکن یہ دو نوں باتیں حضرات انہر اہل بیت کے قول عمل کے خلاف میں۔ انہر اہل بیت نے بچوں کی نماز جنازہ بھی پڑھائی اور اس میں تحریریں بھی چاری کیں۔ اس حقیقت کو چھپانے کے لیے اہل شیعہ نے ان دو نوں با توں پر انہر اہل بیت کے عمل کو تدقیقہ پر محول کیا۔ اور یہاں تک کہ دیا۔ کہ بنی ااشم اپنے بچوں کی نماز جنازہ نہیں پڑھتے تھے۔ کیا یہ انہر اہل بیت کی گستاخی اور ران کی توہین نہیں۔ ۹

(فَاعْتَبِرُوا يَا أُفْلِي الْأَبْصَارِ)

# اہل تشیع کا اپنی قبروں کی متوالی شکل

## کا بنانا اور اس کی حقیقت

اہل سنت کے نزدیک مسلمان میت کی قبر پر متی ڈال کر اونٹ کی کوہن  
ایسا بنانا سنت ہے۔ لیکن اہل تشیع اسے مکروہ کہتے ہیں۔ اور مریع شکل کو پسند  
کرتے ہیں۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

تحریر الوسیلہ

وَصَلَّاَتْ بِعْدَ الْقَبْرِ بِعَنْفٍ تَسْطِيْجِهِ وَ  
جَعْلِهِ ذَارَانَ بَعْدَ زَوْدِ اِيَّا قَائِمَةٍ وَ يُكَرَّهُ  
تَسْتِيْجُهُ۔

(تحریر الوسیلہ جلد اول ص ۱۸  
فی مستحبات الدفن)

ترجمہ:

احکام قبریں سے ایک حکم یہ بھی ہے۔ کہ اسے مریع شکل کا بنایا  
جائے۔ یعنی وہ چور کرنا اور چاروں طلاف کے زاویے تاگر ہوں۔  
اسے اونٹ کی کوہن ایسا بنانا مکروہ ہے۔

## لِمَعِهِ وَمُشَقِّهِ :

وَتَسْعِطِيْحَهُ لَا يُجْعَلُ لَهُ فِي ظَهِيرَه مَكْهُ لَا شَهَه  
وَقِ شَعَّاً لِرِ النَّاصِبَةِ -

(المؤذن مشیعہ جلد اول ص ۱۳۸ مطبوعہ قم،  
ایران طبع جدید)

### نیچہ کا:

اور قبر کی پیش کو اونٹ کی کوہاں کی طرح نہ بنایا جائے۔ کیونکہ  
یہ ناصیبی و گوں (ابی سنت) کی علامت ہے۔

## موضع

ان دو فوٹ حوالہ جات میں اہل شیعہ اپنے مردے کی قبر مربع شکل بناتے  
کے معتقد ہیں۔ اور یہ بات بھی واضح ہو گئی۔ کہ قبر کو چوکور بنانے پر ان کے پاس  
حضرت امیر اہل بیت کی کوئی صحیح مرفع حدیث نہیں۔ ورنہ اسے پیش کیا جاتا  
آجائے اگر ویل سے تو یہ کہ اہل سنت کی قبروں کی طرح ہم اپنی قبروں کو بنانے  
کے لیے تیار نہیں۔ چونکہ اہل سنت اپنے مردلوں کی قبریں اونٹ کی کوہاں  
ایسی بناتے ہیں۔ ادھر ہم اہل سنت کے ہاں کوہاں کی ایسی شکل کی قبر بنانے پر  
ہست سی احادیث ہیں۔ اور مفسر طوائفی ہیں۔ خود سرکار دو عالم مصلی اللہ علیہ وسلم  
کے قبر انور کی بناؤٹ کوہاں ایسی ہے۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

## البدائع والصتاائع:

رُویَ عَنْ أَبِي هِيْمَرَ التَّخْفِيِّ أَنَّهُ قَالَ  
أَخْبَرَنِي مَنْ رَأَى قَبْرَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَمِعَ أَنِّي بَخْرِي وَعُمِّرَ أَنَّهَا  
مُسَنَّمَةٌ رُویَ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَبَّاسَ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا لَمَّا مَاتَ بِالْطَّافِقِ صَلَّى  
عَلَيْهِ وَمَحَمَّدُ بْنُ الْحَنْفِيَّةَ وَكَبَرَ عَلَيْهِ أَرْبَعًا  
وَجَعَلَ لَهُ الْحَدَّا وَأَدْخَلَهُ الْقَبْرَ مِنْ قَبْلِ الْقِبْلَةِ  
وَجَعَلَ قَبْرَهُ مُسَنَّمًا وَضَرَبَ عَلَيْهِ فُسُطَاطًا  
وَلَمَّا تَقْرَبَ عَلَيْهِ مِنْ صَيْنِيَّعَ وَمِنْ صَيْنِيَّعَ أَهْلِ الْحِكْمَةِ وَتَشْيِيمِ  
الْبَدَائِعِ وَالصَّتاَعِ (عبدالجليل، ۳۲۰)

طبع بعد بیرون (فصل سنته الدفن)

ترجمہ:

جناب ابو ہیم خنی سے مردی ہے۔ کہتے ہیں کہ مجھے اس شخص نے  
 بتایا جس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، اب بجاوہر رضی اللہ عنہما کی  
 قبریں دیکھی تھیں۔ کہ یہ میں قبریں اونٹ کی کوہاں کی طرح تھیں میری  
 ہے۔ کہ جب حضرت مجدد اشڑان عباس رضی اللہ عنہما کا طائف میں  
 اسقاں ہوا۔ تو محمد بن حنفیہ نے ان کی نماز جنازہ چار تکبیروں کے  
 ساتھ پڑھائی۔ ان کے لیے مدد بنا کر تبدیلی طرف سے ان کو قبر میں  
 دفن کیا۔ اور قبر کو کوہاں کی طرح بنایا۔ اور ان کی قبر پر خمینہ نصب کیا۔

اور قبر کو کوہان کی طرح بنانا، اس سے بھی ضروری ہے۔ کیونکہ چوکور بنانا یہ وہ نصیحتی کا طریقہ ہے۔ اور ان کے ساتھ مشاہد پائی جاتی ہے۔

### فتح القدير

(قَوْلُهُ لَا تَدْعُ عَلَيْهِ السَّلَامُ نَهْلُى عَنْ تَرْبِيعِ  
الْقُبُوْرِ) مَنْ شَاهَدَ قَبْرَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرَ أَنَّهُ مُسْتَهْرٌ قَالَ أَبُو حَيْنَةَ  
حَدَّثَنَا شَيْعَهُ لَنَا يَرَى فَعَذَّلَكَ إِلَيَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَقْدَمَ نَهْلُى عَنْ تَرْبِيعِ الْقُبُوْرِ وَ  
تَجْعِيْصِهِا وَرَوَى مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ أَخْبَرَنَا  
أَبُو حَيْنَةَ هُنَّ حَمَادَ بْنُ أَبِي سُلَيْمَانَ عَنْ  
إِبْرَاهِيْمَ قَالَ أَخْبَرَنِي مَنْ رَأَى قَبْرَ النَّبِيِّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبْرًا أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ  
نَاسِيْرَةَ قَنْتَ الْأَرْضَ وَعَلَيْهَا فَلَوْقٌ مِنْ مَدَرٍ  
أَبَيْضَ وَفِي صَبِيْحَ الْبُخَارِيِّ عَنْ أَبِي بَكْرٍ بْنِ  
عَيَّاشَ أَنَّ سُفِيَّانَ التَّعَارَفَ حَدَّثَ أَنَّهُ رَأَى قَبْرَ  
النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُسْتَهْرًا وَرَوَاهُ  
ابْنُ أَبِي شَيْبَةَ فِي مُصَنَّفِهِ وَلَفْظُهُ عَنْ  
سُفِيَّانَ وَحَلَّتُ الْبَيْتُ الْذِي فِيهِ قَبْرُ النَّبِيِّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَرَأَيْتُ قَبْرَ النَّبِيِّ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَدْ أَتَى بِكُلِّ رَوْعَةِ عَمَرَ  
مُسْتَمِّةً..... قَالَ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ  
سُلَيْمَانَ أَبْنَ الْأَشْعَثِ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ  
بْنُ سَعِيدَ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْمَهْارَبِيِّ  
عَنْ عَمَرٍ وَعَنْ شَمْرٍ عَنْ جَابَرٍ قَالَ سَأَلْتُ  
ثَلَاثَةَ كُلُّهُمْ كُلُّهُ فِي قَبْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَبَّا جَعْفَرَ مُحَمَّدَ  
بْنَ عَيْنَةَ وَسَأَلْتُ أَبَّا سَمْرَةَ بْنَ مُحَمَّدٍ بْنَ  
أَبِي بَكْرٍ وَسَأَلْتُ سَالِمَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ قَلْتُ  
أَخْبِرْنِيْ فِيْ عَنْ قَبْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيْ  
عَادِشَةَ فَخَلَّلْتُ قَالُوا إِنَّهَا مُسْتَمِّةٌ۔

رَأْيُ الْقَدِيرِ جَلَدٌ وَلَمْ يَغْفِرْ فِيْ ۲۰۰۲ء۔

مُطْبَرُ عَمَصْرَبِنْ جَدِيدٍ

ترجمہ:

رنگر کو چوکر بنا نے سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فرمایا ہے  
جس شخص نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر اور کی زیارت کی اس  
نے بتایا کہ وہ اونٹ کی کوہن کی طرح نجتی۔ امام ابو حنیف نے کہا۔  
کہ اس بمار سے شیخ نے حدیث مردیع سنائی۔ کہ حضور صلی اللہ  
علیہ وسلم نے قبر کو چوکر بنا نے سے منع فرمایا ہے۔ اور چونا (سیدی)  
کرنے سے بھی روکا ہے۔ امام محمد بن حسن کہتے ہیں۔ کہ ہمیں نام  
ابو حنیف نے حاد بن ابی سلیمان اور انہوں نے ابراہیم سے

یہ بیان کیا کہ مجھے اس شخص نے بتایا جس نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم اب رجرا در عمر کی قبر دس کو دیکھا کہ وہ زمیں سے کچھا بھی بھری تھیں اور ان میں سے سفیدی ظاہر ہو رہی تھی۔ صحیح بخاری میں ابو بکر بن عیاش کے حوالہ سے سفیان التمار کی روایت ذکر ہے کہ انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر انور کی زیارت کی۔ اور وہ کہاں کی طرح تھی۔ ابن ابی شیبہ نے اپنی تصنیف میں جناب سفیان تلبیر کے یہ الفاظ نقل کیے ہیں۔ میں اس مکان میں داخل ہوا جس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر تھی۔ میں نے آپ کی، اب رجرا در عمر کی قبر دس کی زیارت کی وہ کہاں کی طرح تھیں..... حضرت جابر فرماتے ہیں کہ میں نے ایسے تین اور سیوں سے پوچھا۔ جن کے باپ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر شریعت کے ساتھ مدفون تھے۔ ان میں ایک ابو جعفر محمد بن علی درسرے نامہ بن محمد بن ابی بکر اور تیسرے سالم بن عبد اللہ تھے۔ میں نے ان سے پوچھا۔ وہ قبر میں کس شکل کی تھیں؟ ان تینوں نے اپنے آبا کے بارے میں فرمایا کہ اُن کی قبور حضرت عائشہ صدیقہ کے مکان میں ہیں اور وہ اونٹ کے کہاں کی طرح ہیں۔

### ملحوظہ فکر یادہ:

مذکورہ حوار جات سے یہ ثابت ہوا کہ قبر گرجو کو رجاتا احادیث نبویہ کے خلاف ہے۔ اور حضرات ائمہ اہل بیت کے علی کے بھی مخالف ہے۔ حضرت امام ابو جعفر محمد بن علی رضی اللہ علیہ اپنی گواہی دے رہے ہیں۔ کہ

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر انور کو ان کی طرح ہے۔ حضرت محمد بن الحنفیہ نے ابن بیاس کی چار تکمیلوں کے ساتھ نماز جنازہ پڑھا کر ان کی قبر کو کہاں کی طرح بنایا۔ اور یہ اس بھی نظر دی ہے۔ کہ قبر کو چوکر بنانے سے ہر دو نصاریٰ کا طریقہ ہے۔

ایک طرف حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث جن میں چوکر بنانے کی مانعت اس کے ساتھ ساتھ خود آپ کی قبر انور کا ستم ہونا، امام یاقوت رضی اشعر عنہ کی گواہی محدثان حنفیہ کا عمل اور دوسری طرف اس کے خلاف، قبر کو چوکر بنانے کی تائید (اور وہ بھی وقت کے امام حنفیہ کی طرف سے) یہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات، انہر اہل بیت کے احتجاجات اور علیمات کے خلاف، نہیں تو اور کیا ہے۔ اسی وجہ سے یہ دو نصاریٰ کی مشابہت اپنائی گئی۔ حقیقت حال یہ ہے۔ کہ اہل تشیع کو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم، اہل اہل بیت اور صلحائے امت کی بجائے یہ دو نصاریٰ سے دلی لگا جو ہے۔ عبد اللہ بن سبیا کی معنوی اولاد ہونے کے ناطر سے انہیں ایسا ہی کرنا چاہیئے تھا۔ یہ دو نصاریٰ کی مخالفت گواہا نہیں لیکن احادیث رسول اور فرمائیں انہر کی مخالفت، ہر تو پرواہ نہیں۔ اسے ہی مجتہ رسول وآل رسول کہتے ہیں۔ اور اسی پر اہل تشیع کو ناتاز ہے۔ اشعر تعالیٰ حقائقی سمجھنے اور انہیں قبول کرنے کی توفیق وہ بت عطا کرے۔ اور آخرت کو سنوارنے کا ذریعہ عطا فرمائے۔ آئیں ثم امین۔

(فَاعْتَدِرْ وَايَا اُفْلِي الْأَبْصَار)

# کتابہ لکھ کوئہ

گوئشہ اور اقی میں «فقہ جعفریہ» کے جو مسائل مذکور ہوئے۔ ان وچ کہ کہم تین اور پریشان کریں گے۔ اول یہ کہ ان میں کچھ مسائل ایسے ہیں جنہیں غصہ نہیں قبول نہیں کرتے۔ بعض مسائل ایسے ہیں جن میں سہولت اور تخفیف کریں نظر رکھا گیا ہے۔ اور چند مسائل ایسے بھی ہیں جو مخفف اہل سنت کی مقاومت کرنے کے لیے تراشے گئے ہیں۔ گویا ازاں اول تا آخر یہ فقرہ من گھڑت تخفیف کا مجموعہ اور احوال رسول و امداد اہل بیت سے متعلق ہے۔ بعینہ اس کے ایک دوسرے دلکش زکوٰۃ کے بارے میں بھی ان کے خیالات و عقاید اسی فطرہ فلک کے اینہ داریں۔

**فقہ جعفریہ میں مرفہ بحکم کے سوا سوچا نہیں پر زکوٰۃ واجب نہیں۔**

**الفقہ علی المذاہب الخمسہ**

وَ قَالَ الْإِمَامُ مَنِيَّ ثَمَّ بْ الرَّخْوَةُ فِي الْأَمْبِ  
وَالْبَنِسَةِ إِذَا حَانَ مِسْكُرُ ثَنِينِ بِسِكَّةِ الْقَنْدَرِ  
لَا تَجْبُ فِي الشَّبَابِيِّ وَالْحُلُّيِّ وَ اتَّفَقَ الْأَرْبَعَةُ  
عَلَى أَنَّهَا تَجْبُ فِي الشَّبَابِيِّ حَمَّا تَجْبُ فِي التَّقْرِيمِ  
الفقد علی المذاہب الخمسہ۔ احتجاب الرکوٰۃ۔  
ترجمہ: ایں شیعہ کا ہے۔ کہ سونے اور چاندی میں زکوٰۃ اس وقت لازم  
ہوکی۔ جب وہ کئی شکل میں ہوں۔ اور اس سے ہوئے سونے چاندی  
کے زیر رات پر زکوٰۃ نہیں اسپاروں اور اہل سنت اس پر متفق ہیں۔  
کوئی سے ہوئے سونے چاندی پر بھی زکوٰۃ اسی طرح واجب ہے جس طرح  
اندھی میں واجب ہے۔

## وسائل الشیعہ:

عَنْ جَبِيلٍ عَنْ بَعْضِ اَصْحَابِنَا اَتَهُ قَالَ  
لَيْسَ فِي الشَّبَرِ زَحْفَةٌ اِنَّهَا هِيَ عَلَى الدَّنَانِيُّورِ  
وَالدَّرَاهِيمِ ..... عَنِ الرَّقَاعِ قَالَ سَمِعْتُ  
اَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ اَسْلَامُرَسَّاَلَدَ بَعْضَهُمُ  
عَنِ الْحَلَقِ فِيْهِ زَحْفَةٌ فَقَالَ لَا وَقَدْ بَلَغَ مَا نَهَا  
اَلْفِتِ ..... عنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ مُحَمَّدِ اَبِي  
الْعَمَيْرِ عَنْ مَعَاوِيَةِ اَبِي عَمَارٍ عَنْ اَبِي عَبْدِ اللَّهِ  
عَلَيْهِ اَسْلَامُرَسَّاَلَدَ قَالَ قُلْتُ لَهُ اَنَّ جَنَّلَ يَجْعَلُ لِاَمْلِيَّهِ  
الْحُلُلَيَّ وَمَنْ يَا تَرَى دِيْنَارَ وَ اَلْمَاتَتَتَيْ دِيْنَارَ وَ اَدَارَ اَدَارَ فِيْ  
قَدْ قُلْتُ شَلَّا تَمَّا تَمَّ فَعَلَيْهِ دِرَخْرَقَةَ فَاللَّذِينَ فِيْهِ  
زَحْفَةٌ -

وسائل الشیعہ بِلْدَارِل کتابہ الزکرۃ  
والمختصر ص ۵۰۵ مطبوعہ ان طبع بدریہ

## ترجمہ:

جبیل گارے بعض اصحاب سے روایت کرتا ہے کہ سونے کی  
ڈلی پر زکرۃ نہیں۔ زکرۃ نو صرف دیناروں اور درہموں پر ہوتی  
ہے۔ رفایع کرتا ہے کہ میں نے امام بندہ ماروق سے سنایا  
ان سے ایک شمعن سے پوچھا۔ کہ کیا زیور راست پر زکرۃ ہے۔ فرمایا  
ہے کہ نہیں۔ اگرچہ ان کی روایت ایک لادکہ کی جی بھوں نہ ہو۔

ابحذف اس اواردہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے کسی نے پوچھا ایک شخص سود بیمار کے اپنے گھر والوں کے بیے زیرات بنا لیتا ہے۔ اور اس نے دوسرا درد بیمار مجھے دکھائے۔ میں نے کہا کہ کل تین سو روپیا ہو گئے کیا ان پر زکوٰۃ ہے۔ فرمایا۔ ان پر زکوٰۃ نہیں ہے۔

### محمدؑ فکر یہ

مذکورہ حوالہ جات سے یہ بات واضح ہو گئی۔ کہ اہل تشیع کے ہاں زکوٰۃ نام کی (لکھنے پڑتے ہیں) کوئی چیز ہے تو ہمی مگر اس پر عمل درامد کے یہے بہت نیا ہے رعایت بر قی گئی ہے۔ ہزاروں لاکھوں تو یا سیروں و زلفی سزا چاندی ہم۔ اس پر زکوٰۃ ہرگز نہیں۔ اگر ہے تصرف درہم و دینار پر۔ اگر کسی کے پاس درہم و دینار ہوں۔ تو سال گزرنے کے قریب ان کے ذیلات خرید لے گئے۔ یا انہیں عال کر ڈلی بنائے۔ تو زکوٰۃ مٹڑ جائے گی۔ کس قدر اسان طریقے بے زکوٰۃ سے بچاو کا۔ لیکن یہ بس یا میں ان کی خود ساختہ ہیں۔ حضرات امدادی بیت اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ثبوت ہرگز نہیں۔ اور نہ ہی قرآن کریم کی کوئی ایک آیت اس مطہر م پر اشارۃ بھی صراحت کرتی ہے۔ اس کے خلاف احادیث اس پر دلائل کرتی ہیں۔ کہ سونے چاندی کی کوئی صورت ہو۔ اس پر نصاہب ہوئے کی صورت میں زکوٰۃ فرض ہے جب کہ اس سے سال گزر جائے۔ چند احادیث اور فقہ خنفیہ کی کتب کے چند حوالہ جات ملاحظہ ہوں۔

# فقہ حنفی میں سونے چاندی پر زکوٰۃ

## فرض ہونے کے دلائل

ما البنایہ فی شرح الہدایہ

رَفِیٰ أَبُو دَادَ وَالْمَنَّا لَمَّا عَنْ خَالِدِ بْنِ حَارِثٍ  
 عَنْ حُسَيْنِ بْنِ مَعْلَمٍ وَعَنْ عَمْرُو بْنِ شَعِيْبٍ  
 عَنْ أَبِيهِ عَنْ حَمْدٍ وَأَنَّ أَمْرَأَهُ أَمْرَتِ النَّبِيَّ  
 صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَعَهَا إِبْنَهُ لَهَا  
 فِي يَدِ ابْنِهِ مُسْكَنَاتَانِ غَلِيْظَاتَانِ مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ  
 أَنْتُ تَيْنِي زَحْرَةً هَذَا فَلَمْ تَلِمْ لَقَالَ أَبِي سُرْرَةَ  
 أَنَّ بَيْسَرِ رَكِّ أَمْلَأَ بِهِ مَسَوَّرَاتِي مِنْ اثْنَيْرَقْلَعَتَهُمَا  
 وَعَلَقَتَهُمَا إِلَى النَّبِيِّ وَقَالَتْ هُمَا يَلْهُ وَلَرِ سُرْرَةَ  
 وَالْمُسْكَنَاتَيْنِ تَيْنِي مُسْكَنَةٌ بِالْفُتْحَاتِ الْسَّرَّاُونَ  
 (البنایہ فی شرح الہدایہ جلد سوم)  
 ص ۲۰۰ فصل فی الْذَهَبِ مطبوعہ بیروت

طبع جدید

ترجمہ:

امام ابو داد اور نساؓ نے روایت بیان کی کہ ایک عورت

سرکار دو عام میں اٹھ رکھ کی خدمت اقدس میں اپنی بیٹی کے ہمراہ  
غازی ہوئی۔ اس کی بیٹی کے باتوں میں سونے کی دو روزی لگن  
تھے۔ آپ نے پوچھا۔ کیا تواں کی زکریہ ادا کرتی ہے؟ کہنے مگر  
نہیں۔ آپ نے فرمایا۔ پھر کیا تو یہ چاہتی ہے کہ اشد تعالیٰ ان دو روز  
لگنوں کے بعد سے تجھے آگ کے لئے پہنچے؟ اس نے ریس کر  
لگن اتار کر آپ کے حوالہ کرتے ہوئے کہا۔ یہ اسراور اس کے سوں  
کے ہیں۔

(۲) البناء في شرح المدایہ

رَوْى أَحْمَدُ فِي مُسْنَدِهِ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ  
عَلَى ابْنِ عَاصِرٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ غِيَثَاءِ بْنِ  
خَيْثَرٍ عَنْ شَهْرِ بْنِ حَوْشَبِ عَنْ اسْمَاءِ بْنَ زَيْدٍ  
قَالَتْ دَخَلْتُ أَنَا وَخَالِمَتِي عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
عَلَيْنَا وَسَلَّمَ وَعَلَيْلِمَانَا أَسْوَرَةً مِنَ الدَّمَبِ  
فَقَالَ لَهُمَا أَعْطِيَانِ رَحْكُورَتَهَا فَعَلَّمَنَا لَا فَتَالَ  
لَنَا أَمَّا تَحْتَنَا فَتَانَتْ أَنْ يُسْتَرِّ رَحْكُورَهَا اللَّهُمَّ أَنَّا  
أَدِيَّا زَرَّ كَوْنَتْهَا۔

(البناء في شرح المدایہ

جلد سوم ص، اکتاب الزکوٰۃ)

ترجمات:

ام احمد نے بھی مسند میں روایت ذکر فرمائی۔ کہ اسماہ بنت شادر

کہتی ہیں۔ کہ میں اور میری فادر ایک مرتبہ حضور مسی اشٹر علیہ وسلم کی بارگاہ  
عالیہ میں حاضر ہو گئیں۔ ہم دونوں نے سونے کے لگن پہنچے ہوئے  
تھے۔ آپ نے پوچھا۔ کیا ان کی زکوٰۃ ادا کرتی ہو؟ ہم نے عرض  
کیا ہیں۔ پس آپ نے فرمایا۔ کیا تھیں خوف نہیں آتا کہ اشٹر تعالیٰ  
تھیں؟ اگلے لگن پہنچئے؟ ان کی زکوٰۃ ادا کیا کرو۔

### (۲) البنا ی فی شرح الہدایہ

رَوِيَ دَارُ قَطْنَى أَيْضًا عَنْ يَحْيَى بْنِ الْمِيثِ عَنْ  
حَمَادَ بْنِ أَبْرَاهِيمَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ  
مَسْعُودٍ قَالَ قَدْلَتْ يَلْتَجِي مَسْلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
إِنَّ لِإِمَرَّاً أَقِيقَ حِلْيَةً فَإِنْ ذَهَبَ عِشْرُ وَنَسْتَالَ  
فَقَالَ أَقِيقَ حَكَامَةً يُنْصَفَ يَمْتَكَابِلُ -

البنا ی فی شرح الہدایہ جلد سوم

صفحہ نمبر (۱۰۹)

ترجمہ کے:

دارقطنی میں عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے ایک روایت ہے۔  
کہ میں (عبداللہ بن مسعود) نے حضور مسی اشٹر علیہ وسلم سے عرض کی  
حضر: مسیبہ: بیوی کے پاس سونے کے بیس مثقال (زنی  
زیورات) ہیں۔ آپ نے فرمایا۔ اس کی نصف مثقال زیورات دو۔

(۴) البنا یہ فی شرح الہدایہ

رَدَّنَ حَنَّ أَيْضًا تَبَيَّنَصَّةً عَنْ سَلْقَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ الْمُتَّمِّنِ  
 أَنَّ أَمْرَأَةَ كَاتِبَةَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 فَقَاتَ إِنَّهُ مُحْلِّيَّا رَأَتْ بْنَيَّ أَخَّهُ وَإِنَّ رَجُلَيِّ  
 حَقِيقَتِ الْمُكَدِّرِ فَتَجَرَّبَتْ بَنِيَّ أَخَّهُ أَجْعَلَ رَكْنَ دَالْحَلِيِّ  
 فِيَلِمْرَ قَالَ تَعَمَّرَ

(البنا یہ فی شرح الہدایہ)

جلد سوم ص ۱۰۸، فصل ف

(الذهب)

ترجمہ:

جناب قبیصہ نے حضرت علقم انہوں نے حضرت عبد اللہ فضی اثر وہ  
 سے روایت کی۔ کہ ایک عورت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاں  
 آئی۔ اور کہا۔ میرے پاس زیورات ہیں۔ اور میرا ایک نجیجاً غریب  
 ہے۔ اور میرے خارند کے ہاتھ بھی فالی ہیں کیا آپ کی طرف  
 سے جا رہے ہیں۔ کہ میں اپنے زیورات کی زکوہ ان پر صرف  
 کروں۔ یہ فرمایا۔ باں را بازت ہے۔

(۵) البنا یہ فی شرح الہدایہ

رَوَى الدَّارِ قَطْنَى عَنْ أَبِي حَمْزَةَ عَنْ  
 الشَّعْبِيِّ حَنْ فَاطِمَةَ بْنَتِ قَدِيسٍ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

قالَ إِنَّ يَعْلَمُ لِمَ كُوْنَةً<sup>۱</sup>

(البنا یہ فی شرح المهدایہ جلد ۲)

ص ۱۰۸ افضل فی الذہب

ترجمہ کے:

فاطمہ بنت قیس رضی اللہ عنہا سے وارثتی نے روایت کی کہ حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ زکوٰۃ پر زکوٰۃ ہے۔

## لحن کریہ:

علام بدر الدین عینی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی شہروآفاق تصنیف البنا یہ فی شرح  
البنا یہ میں مذکورہ احادیث سند کے ساتھ ذکر کیں۔ یہ تمام کی تمام مرفوع ہے۔  
احادیث یہ اے۔ ان میں سونے چاندی کے لکھن (جزر یوریں) پر زکوٰۃ دینے  
کا حکم دیا۔ اور پھر مطلقاً زیرات پر زکوٰۃ کی ادائیگی کا ارشاد فرمایا۔ ان صریح  
مرفوٰع احادیث پر اہل تشیع کی نظر نہیں پڑتی۔ کیونکہ ان سے تخفیف کا راستہ بند  
ہو جاتا ہے۔ درجیں زکوٰۃ نہ دینے کا کوئی بہانہ چاہیے۔ مے دے کے ایک روایت  
پیش کی جاتی ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ دو سو درہم اور میں مثقال  
و دینار پر زکوٰۃ سے۔ اس میں اپنے صلی اللہ علیہ وسلم نے درہم اور دینار کا نام یا ہے  
اس یہے ان کے علاوہ سونے چاندی کی کوئی شکل ہو زکوٰۃ نہیں ہے۔ تواریخ کرام  
تخفیف کے پیش نظر ان کی بہت دھرمی اور دریں نہ مانوں، وابی بات اپنے  
لا حظ کریں۔ مختصر ہے کہ زکوٰۃ کو صرف سونے چاندی کے لئے کے ساتھ مخصوصی کرنا  
درست زکوٰۃ سے بھی انکار کرنا ہے۔ اب جبکہ ہم اسے اس ان دونوں دعائوں  
کا کوئی سکن نہیں۔ تو کیدا یہ فریضہ سرے سے اٹھ گیا ہے؟ ہرگز نہیں۔

## ذوٹ:

بیش روگوں نے صاحب ابنا یہ کی مذکورہ احادیث پر ضعف کا اعتراض کیا ہے۔  
یکن حلامہ بدراالدین عینی نے ان احتراضاًت کا تفصیل جواب لکھ کر ثابت کر دیا کہ  
سوئے اور چاندی پر زکوٰۃ کا وجوب احادیث سے بالتصویر کی ثابت ہے۔

## الحاصل

دیگر مسائل کی طرح اہل تشیع نے سونے اور پندی کی ذکوٰۃ دینے سے  
کمزانے کی کوشش کی۔ اور ان گھرتوں رہائیوں کا سہارا لے کر زکوٰۃ کی ادائیگی سے  
جان چھپڑائی۔ اور تخفیف کو اپنا وزٹھنا بچھرنا بنا لیا۔ اور پھر کمال ڈھانی سے  
اسی روایات کو حضرات ائمہ اہل بیت کی طرف شوپ کر کے نہیں بجاتے میں  
یکن حقیقت یہ ہے۔ کہ یہ سب کچھ ان کی اپنی گھری ہوئی فقہ ہے۔ حضرات  
ائمہ اہل بیت اس قسم کے احکام نہیں دے سکتے۔ جو صریح احادیث اور قرآنی  
احکام کے خلاف ہوں۔

(فَاعْتَدُرُوْقَايَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ)



## نوت

بجکہ ہمارے پیش نظر وہ فقہ جعفریہ، کی حقیقت بیان کرنا ہے۔ اور ثابت کرنا ہے۔ کہ اس فقہ کا امام محمد باقر اور امام جعفر صادق رضی اللہ عنہما کے اقوال و اعمال سے کوئی تعلق نہیں۔ ہم اس موضوع سے متعلقہ مسائل فہرستہ ان کی ترتیب کے مطابق بیان کرتے چلے ارہے ہیں۔ اس لیے ایک دوسرے روزے کے متعلق بسطہ کو قائم رکھتے ہوئے۔ نقل کر رہے ہیں۔ اگرچہ یہ مسائل پہلے بھی فی الجهد تحریر ہو چکے ہیں۔

سورت کے ساتھ واطی فی الدبر سے روزہ

نہیں ٹوٹتا

## وسائل الشیعہ

عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ بَعْنَسِ الْحَسْوَفِيِّيِّينَ

بَرَرْ فَعُورُ إِلَى أَقْبَلْ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الرَّجْلِ  
يَا أَقْبَلْ أَمْرَأَةَ فِي دُبِّرِهَا وَهِيَ مَاتِمَةٌ قَاتَلَ لَا يَنْقُصُ  
صَرْمَلَهَا وَلَيْسَ عَلَيْهَا عَسْلٌ۔

(۱۔ وسائل اشید جلد اول ص ۱۱۳ جلد اول ص ۱۱۳)

الاباب (الجنايب)۔

(۲۔ تہذیب الاحکام جلد چہارم ص ۲۱۹  
فی الزیادات)

ترجمہ کے:

احمد بن محمد کچھاں کو نہ سے مرفوع روایت ذکر کرتا ہے۔ کہ امام جعفر صارقی  
رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ جو مرد عورت کی دُبِّر میں خواہش نفس پر ری کرتا  
ہے۔ کہ اور عورت بھالت روزہ بھی ہو۔ تو اس سے نہ تو اس عورت کا روزہ  
ٹوٹے گا۔ اور نہ ہی اس پر پس آئے گا۔

بیٹی اور بیوی کا تھوک نکلنے سے روزہ نہیں نہیں

### وسائل الشیعہ

قَلْتُ لِإِدِّتْ عَبْدِ اللَّهِ إِنِّي أَقْتَلُ بِنْتَ سَاعَةً  
صَعِيرَةً وَأَنَا صَارِئٌ فَيَدْ خَلُّ بِنْ جَرْرٍ فِي مِنْ  
رِبِّيْفَهَا شَجَنَّى فَقَاتَلَ لِي لَبَاسُ لَيْسَ عَلَيْكَ شَجَنَّى۔

(وسائل اشید جلد اول ص ۱۱۳، کتاب الصوم، طبر و تبریز، بیشتر)

ترجمہ:

میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے پوچھا ہیں اپنی دو شیوں کا  
بوسہ لیتا ہوں۔ اور میرا دزہ ہوتا ہے۔ پھر کبھی بھاراں کا تحکوک ہیرے  
میں میں پڑا جاتا ہے۔ (اس کا کیا حکم ہے؟) فرمایا کہ کوئی حرج نہیں تجھے  
پر کوئی جرم ایسی نہیں۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ عَلَىٰ بْنِ جَعْفَرٍ عَنْ أَخْبَرٍ مِّنْ سَعْدِ بْنِ جَعْفَرٍ عَلَيْهِ الْتَّلَامُ  
قَالَ سَأَلْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ يَمْعَصَ إِلَيَّ  
الْمَرْأَةَ أَقْرَقْتُ نَعْنَعًا إِلَيْهَا ذَلِكَ ؟ قَالَ لَا يَبْأَسَ.  
(وسائل الشیعہ جلد ۲ ص ۲۷) باب  
جزء میں الشام سان امراتہ۔ (انج)

ترجمہ:

علی بن جعفر اپنے بھائی مرسی بن جعفر سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں  
نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روزے دار مرد کے بارے میں  
پوچھا۔ کہیں وہ عورت کی زبان پُر جوں سکتی ہے یا عورت اس کی زبان  
پُر جوں سکتی ہے۔؟ فرمایا۔ کوئی حرج نہیں ہے۔

### لحن کرہ:

صاحب وسائل الشیعہ نے ان مذکورہ احادیث کے لیے جواب باندھا  
ہے۔ اس میں دو باتوں کا بطور خاص اہتمام کیا گیا ہے۔ ایک یہ کہ دو روزہ دار، اپنی

بیٹھی یا بیوی کی زبان چوڑس لیتا ہے تو اس کا روزہ نہیں ٹوہسا اور دوسری بات یہ کہ اگر پھرستے وقت مخکوک صحن میں چلا جائے تو بھی روزہ نہیں ٹوہتا۔ ابھی رو باتوں کی تائید پر مذکورہ احادیث پیش کی ہیں۔ ان کے نزدیک روزہ نہ جانتے کیس طرح ٹوٹاتے روزہ دار عورت کے ساتھ وطنی الدین برکرنے سے اس کا روزہ باقی رہے۔ عورت کا مخکوک چوڑس کرنگل گیا تو بھی روزہ باقی ہے۔ عالم انکو شرع میں کھانے پینے اور جان سے عمداء کے کاتام روزہ ہے۔ دینی سچ صادق سے عزوب آنکاب ہے (یعنی ایک شیعہ عورت کا مخکوک ہرپ کر جائے را اور عمداء ہو) تو بھی باروگ روزہ دار ہی رہتے ہیں۔ مرنے کے مزے اور ٹواب کا ٹواب۔ ایک طرف یہ آزادی اور دوسری طرف یہ کپانی میں عنوط لگانے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے جعل و نقل کے دشمن ایسے ہی ہوتے ہیں۔ جو اللاحظہ ہو۔

### الفقہ علی المذاہب الخمس

قَالَ أَكْثَرُ الْإِمَامَيْتَيْنَ يَمْسَسْ تَمَامَ الْمَأْمَنِ فِي الْعَمَاءِ  
مَعَ الْبَدَنِ أَقْبَلَ وَيَدُوْرِيَّهُ يُفْسِدُ الصَّوْمَرَ وَيُوْجِبُ الْفَحَادَةَ  
وَالْحَخَافَارَةَ وَقَالَتْ بِيَقِنَّةِ الْمَذَاهِبِ لَا تَأْتِيَ ثُلُّ لِدَائِكَ  
فِي إِهْسَانِ الْقَسْرِ وَرِ

(الفقہ علی المذاہب الخمس)

ص ۱۵۰ (اذکر المفطرات)

۱

تہجیس:

اہل تشیع کی اکثریت یہ کہتی ہے۔ کہ اگر کسی نے اپنا پورا سریع بدن کے پانی میں ڈبو دیا۔ یا صرف سر جی ڈبو دیا۔ تو اس کا روزہ فاسد ہیگی

اور قضاو کفارہ واجب ہے۔ ان کے سواد و سرے چار اہل اہل سنت کا ہوتا ہے۔ کچھ بھائی میں غوطہ لگانا یا سرڑ بونا اس سے روزہ ٹوٹنے کی کوئی وجہ نہیں۔ یہ اس بارے میں غیر مؤثر ہے۔

### لمحہ کریم

ایک طرف ولی فی الدبر اور عورت کا حکم نہ کرنا اس سے کچھ نہیں ہوتا۔ زنگہ ہونے روزہ ٹوٹے۔ دوسری طرف پانی میں غوطہ لگانا بھاولت روزہ اتنا بڑا ہے۔ کروزہ بھی گیا۔ اور اس کی قضاۓ کے ساتھ ساتھ کفارہ بھی پڑا گی۔ کیا ایسے اٹ پٹاںگ مسائل حضرت اہل بیت کے ہو سکتے ہیں؟ عقل و نقل کے خلاف مسائل اگر کوئی اہل بیت کو بذاتم کرنے کے لیے ایسی فقہ کا نام ”فقہ جعفریہ“ رکھ دیا گے غوطہ لکھنے پر جو سزا دی گئی۔ اس سے سخت سزا تو اس کو دی جاتی ہے۔ جو ان کی فقہ میں روزہ رکھ کر جھوٹ بے یا جھوٹ دکھے۔ جو گناہ تھے۔ میکن اس سے روزہ کو کون سا کھانے پہنچے کا سہارا مل گیا۔ جس کی بنابر اس کی نشامت آگئی۔ حوار ماحظہ بر

### مذاہب

قَالَ الْإِمَامِيَّةُ مِنْ تَعْمَلَ الْحَذَبَ عَلَى اللَّهِ  
وَرَسُولِهِ فَحَدَّثَ أَوْ كَتَبَ إِنَّ اللَّهَ وَرَسُولَ  
هَسْكَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ كَذَّا أَوْ أَمْرَ بِهِ  
وَهُنَّ يَعْلَمُ أَنَّهُ حَادِثٌ فِي تَقْرِيرِهِ شَهَدَ فَسَدَّ  
صَرُّ مَدَّ وَعَلَيْهِ الْقَضَاءُ وَالْحُكْمَارَةُ وَبَا لَغَّ  
جَمَاعَةُ مِنْ فُقَيَّلِيْمَ حَيْثُ أَوْ جَبَبُوا عَلَى

هَذَا الْحَكَمَاءِ بِأَذْنِ مُكَفَّرٍ بِالْجَمِيعِ يَعْنَى عِنْقَ الْقَبْرَةِ  
فِي صِبَّاً وَشَفَرَةِ وَإِلْعَامَ وَرِيَّةِ وَسُكْنَى  
وَمِنْ هَذَا يَتَبَيَّنُ مَعْنَى جَهَنَّمُ أَوْ تَحْكَمَةٍ  
مَنْ قَالَ بِأَنَّ الْإِلَمَاءِ مِيتَةٌ يُحِينُ قَوْنَ الْكَذِبَ  
عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ -

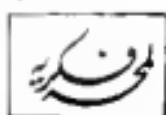
(مذ اہب خمسہ ص ۱۵۴)

(ذکر المفطرات)

ترجمہ کے:

اہل تہشیع کہتے ہیں کہ جس نے اشہد اور اس کے رسول پر جان بوجھ کر جھوٹ کہا۔ یا کہا یا بیان کیا کہ اشہد اور اس کا رسول یوں کہتے ہیں۔ حالانکہ وہ جانتا ہے کہ وہ جھوٹ کہ رہا ہے۔ تو اس کا روزہ ٹوٹ جائے گا۔ اس پر اس کی تقاضا اور کفارہ ہو گا۔ تہشیع قبیلہ کی ایک جماعت یہاں تک کہر لئی کہ اس قسم کے بھوتے پر لازم ہے خلام آزاد کرنا دوہیںوں کے متراتر روزے رکھنا اور سانحہ میکنیوں کو کھانا کھلانا، تینوں کو رے بیک و توت ادا کرے اس سے اس شخص کی جماعت اور اہل تہشیع پر اسلام تراشی بھی واضح ہو گئی جو یہ کہتا ہے۔ کہ شہد لوگ اشہد تعالیٰ اور اس کے رسول اشہد صلی اللہ علیہ وسلم پر جھوٹ بولنا جائز قرار دیتے ہیں۔

۱



اس بات کو ہر شخص جانتا ہے۔ کہ روزہ میں باقیوں میں سے کبھی ایک کے

واقع ہونے سے نوٹا ہے۔ کھاتا ہے اور جماع کرنا۔ بعض احادیث میں کہی ایک انعامی برائیوں کے صدور سے روزہ کی روح فاعل نہیں رہتی۔ لیکن جھوٹ بہت سے روزہ روث جاناعل نسل کے خلاف ہے۔ زبان سے کسی چیز کو بوقتِ ہروڑ پچھ کر تھوک دینا۔ پانی سے کلی کرنا۔ ان سے روزہ فاسد نہیں ہوتا۔ باں جھوٹ وغیرہ محابات انعامی سے روزہ ٹوٹنے کا اس وقت قول کیا جا سکتا ہے۔ جب ان کے صدور سے کفر لازم آتا ہو۔ لیکن وہ بھی کفر کی وجہ سے روزہ ٹوٹے گا۔ اگر جھوٹ بنتے یا لمحنے کو کفر کہا جائے۔ تو ہم یہ سمجھتے ہیں۔ کہ شیخہ ذاکرین و مرثیہ خواں اس سے ہرگز ہرگز بیع نہیں سکتے۔ کیونکہ وہ محافل و مجالس میں بہت سی جھوٹی باتیں اٹھے اب بیت کے حوالہ بیان کرتے ہیں۔ اور انہیں علم بھی ہوتا ہے۔ کہ ہم محض وگوں کو خوش کرنے اور ان سے پہنچے ہوئے کہ طور نے کے لیے ایسا کر رہے ہیں۔ تو ان حالات میں نہ ان کا روزہ رہا۔ نہ صورتِ امام رہا اور نہ ہی نماز ادا ہوئی۔ انہر میں نماہبِ خمسہ جو اونٹیلے جو اپنی عفافیٰ پیش کرتے ہوئے گھاہتے۔ کہ جھوٹ بونے کا جہاں اس آنا شدید ہجوم ہے۔ کہ اس سے روزہ ٹکٹک لوث جاتا ہے۔ تریا یہ عتید کے ہوتے ہوئے ہم پر میں امام و حضرت اور کشید وگ اشدا دراس کے رسول پر جھوٹ باندھتے ہیں،، بالکل جہالت ہے۔ اور محض امام تراشی ہے۔ سماں باہمے میں گزارش ہے۔ کہ آخر دن تیجہ،، کس کا نام ہے۔ ہے اس کی کب ضرورت پڑتی ہے۔ اسی تیجہ کرنے کو دیگوں اہل تشیع، امام جعفرتے یوں فرمایا۔ لَا دِيْنَ لِيَتَ لَا تَتَقْيَدَ لَكُمْ۔ جو آتیہ نہیں کرتا، اس کا دین ہے جو نہیں۔ نیزہ فرمایا۔ کہ بھارت سے آباؤ اجداؤ کا یہی وظیفہ رہا ہے۔ اس سلسلہ کی تفییل، حسْنَةُ عَنْمَنَهُ جعفر بن علی پیر میں آچکھی ہے۔ تفییل کے ہوتے ہوئے وہ جھوٹ بونے یا کہنے،، کی نفی کرتا ہیں۔ یہ جھوٹ ہے۔ اور لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْحَكَادِينَ۔ سنتے ہو! اشدا کی

پھٹکار ہے جھوٹ پر

### کیا یہ جھوٹ نہیں ہے؟

وسائل شید بحد م ۹ اکا ایک حوار ذکر ہرچکھا ہے جس میں ذکر فحاشا کر ڈبکی لکھنے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ اسی کتاب میں چند مفہمات آگے چل کر اسی مسئلہ کو توں لکھا گیا۔

### وسائل الشیعہ

عَنْ رَسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ قَالَ تَكُنْ لِأَيِّنِ عَبْرُوا لَهُ  
عَدَيْنَ الْمَسَلَكُ رَجَلٌ تَحْمِلُ شَرَرَ تَحْمِسَ فِي الْمَاءِ  
مُتَعَمِّدًا عَلَيْهِ الْقَضَاءُ ذَالِكَ الْيَوْمَ قَالَ لَيْسَ عَلَيْهِ  
قَضَاءٌ فَلَا يَعُودَنَّ.

(وسائل الشیعہ جلد م ۲۷)

### ترجمہ:

اسحاق بن عمار کتابت ہے کہ میں نے امام جنر عادل ق رضی اللہ عنہ سے پوچھا۔ اگر ایک شخص جان پر جد کر پانی میں غولڈ گئے۔ تو کیا اس پر روزہ کی قضاہ ہے۔ جیکہ وہ روزہ سے بہو۔ فرمادی۔ اس یہاں دن کے روپ سے کی قضاہ نہیں۔ اور نہ ہی وہ اسے وڈائے گا۔

ان دونوں روایتوں میں سے ایک سمجھی اور دوسری جھوٹی ہے یعنی غرض لکھنے سے روزہ بھی لڑت جائے اور نہ بھی ٹوٹے یہ دو فوں بتیں جسے نہیں ہر سکتیں۔ اب صاحب کتاب وسائل الشید اپنی قوم کی صفائی پیش کر کے خود

بتا گیا۔ کہ اہل کشیع پر یہ الزم نہیں۔ بلکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ ائمہ اس کے رسول اور حضرات ائمہ کرام پر جھوٹ باندھتے ہیں۔ ان روایوں روایتوں سے جان چھڑاتے کا ایک ہی طریقہ باقی رہ جاتا ہے۔ کہ کہہ دیا جائے۔ کہ امام حضرت نے جو یہ فرمایا کہ غوط لگانے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ یہ اصل مسکب ہے۔ اور نہ فرمائے کی بات آپ نے بطور تعلیم کی۔ لیکن یہ بھی امام موصوف پر بہتان ہے۔ کیونکہ تم تاریخی شوابہ سے اور وہ بھی کتب شیعہ سے ثابت کر چکے ہیں۔ کہ حضرت امام کاظم از ماذ غرہب کے عالم پر چار کاظم از ماذ تھا۔ اس میں کسی کا کوئی ڈرہ تھا۔ اگر اسی طرح کے جوابات دیئے جائیں۔ تو ”فقہ حجۃ“ کی بنیاد ہی جھوٹ پر ہو گی۔ کیونکہ کسی مسئلہ کو معلوم کرنے کے لیے کہ اصل مسئلہ کیا ہے۔ میں یہ ثابت کرنا پڑے گا۔ کہ اس میں امام نے تیقہ نہیں کیا۔ اور قلائی مسئلہ میں امام نے تیقہ کیا۔ ایک جھوٹ کو ثابت کرنے کے لیے کتنے جھوٹ بنتے پڑتے ہیں۔ یہی کچھ اہل کشیع کر رہے ہیں۔ خلاصی کا طریقہ ملت اور سیدھا ہے۔ کہ ان لو۔ ہماری فقہ حجۃ روایات کے پندرے کا نام ہے۔

(فَأَعْتَدْرُوا يَا أَوْلَي الْأَبْصَارِ

# کتاب الحج

ویگار کان اسلام کی طرح اہل شیع نے رُکن حج میں بھی دنیا اندازی کی۔ اور کئی ایک عجیب و غریب مسئلے تراشے اور پھر انہیں امام صاحب کی درست نسوب کر کے چھوڑا۔ چند ایک مسائل پیش خدمت ہیں۔ میاکر تقابلی مطالعہ سے حقیقتِ حال سامنے آجائے۔

## فہم جعفریہ میں غیر مختون کا حج کرنا

باطل ہے

المبسوط :

وَلَا يَطْلُقُ فَالرَّجُلُ بِالْبَيْتِ إِلَّا مَخْتُونًا

(المبسوط ص ۲۳۸ تاب ۱۷)

تن حجتے: جو شخص نہ نشیدہ نہیں اس کا طوافِ کعبہ قابل شمار نہیں۔

## مذاہب خمسہ

قَالُوا إِيضاً أَيِ الْإِمَامِيَّةُ يُشْرَطُ فِي الظَّالِفِ  
الْخَتَانُ فَلَا يَصْحُ الظَّرَافُ مِنْ أَفْلَفٍ رَجُلًا كَانَ  
أَوْ صِبِيًّا۔

(مذاہب خمسہ، ص ۴۳۶)

(باب حکیفیۃ الطواف)

ترجمہ:

اہل تشیع یہ بھی کہتے ہیں۔ کطوات کرنے والے کا فتنہ شدہ ہونا  
شرط ہے۔ مذاہب اس شخص کا طوات نہیں ہو گا جس کا فتنہ نہ ہو اور  
وہ مرد ہو یا بچہ۔

## نوت

چونکہ طواف کبہ (طواف زیارت) اہل تشیع کے زدیک بھی فرض ہے  
اسیے جب طواف نہ ہو تو ایک فرض کے ادا نہ ہونے کی وجہ سے سرے  
سے جی ہی نہ ہو گا۔ مندرجہ ذیل عبارت اسی کی تصدیق کرتی ہے۔

## مذاہب خمسہ

فَأَسْتَعِفُكُمْ إِنْ تَمْرُّنَ السُّنَّةَ عَلَىَّ اتَّ  
هِنْ وَأَطْرُفُكُمْ الشَّادِ شَادِ مَشْرُّ وَعَدَةَ وَأَنَّ  
الثَّاقِفُ وَهُنَّ كَطَّةَ افْ لِيَرْ وَرْ كَنْ وَمِنْ

اَرْكَانِ الْحَجَّ وَيَمْطَلُّ بِرَبِّكُمْ۔

۱- مذاہب خرس (۲۲ اقسام طواف)

۲- دوائل اشیعہ بلدوں صفحہ نمبر ۳۶

باب اک من قنک الطوافات عدداً (۴)

ترجمہ سے:

اہل شیعہ اس پر متفق ہیں کہ کمین طواف مشرع ہیں۔ (طواف قدر م) طواف زیارت، طواف وداع اور دوسرا طواف (طواف زیارت) ارکان حجج میں سے ایک رکن ہے۔ اور اس کے رہ جانے سے حج باطل ہو جاتا ہے۔

بہذ صلم مولانا رجیس شخص کا ختنہ نہیں ہوا۔ اس کا طواف زیارت بھی نہ ہوا۔ اور اس کے نہ ہونے کی وجہ سے اس کا سارا حج بھی باطل ہو گیا۔ اب اگر کوئی شخص بونگ کے بعد اسلام لائے۔ اور وہ بے پارہ ختنہ کر لتا ہے۔ تو شریعت دیوار اُڑ جاتی ہے۔ اور اگر غیر فائز رائے حج پر جائے۔ تو طواف نہ ہونے کی وجہ سے حج بھی بیکار۔ تو عدم مولانا کی سند بھی دوسرے مائن کی طرح خود ساختہ ہے۔

(فَاعْتَبِرْ قِرَأْيَا أُولَئِي الْأَبْصَارِ)

## شورت محرم کے بغیر حج کر سکتی ہے

بغیر محرم کے عورت کا حج پر روانہ ہونا رجیک مسافت سفر کی سافت سے زیادہ ہو۔ احتات کے نزدیک جائز نہیں۔ یا یوں کہہ دیا جائے کہ عورت پرج کا فریضہ ادا کرنا تاب لازم ہوتا ہے۔ جب دیگر شرائط کے ساتھ اس کا محرم بھی ساتھ ہو۔ لیکن اب شیع نے یہاں بھی ڈنڈی ماری ہے۔ اور بڑھی، جوان عورت کا قیاز کیے بغیر بیرون اس کا حج پر جانا جائز قرار دیا ہے۔ جس سے ان کی نفس پرستی اور خواہشات برآری کے حیلوں کا پتہ چلتا ہے۔

## فقہ الامام جعفر صادق

إِذَا أَسْتَطَعْتَ الرَّوْجَةَ وَجَبَتْ عَلَيْهَا أَنْ  
تَحْجُجَ سَوَاءً أَذْنَ لَكَ الرَّوْجَ أَمْ لَمْ يَأْذَنْ  
ثُمَّ أَحْكَمَاهُ حَالٌ بِالْفَوْزِ إِلَى الصَّفْرِ وَالصَّلَاةِ  
وَالرَّكْلَةِ وَلَقَّا مُثْلَدَ الْأَمَامَ مِنْ أَصْنَافِهِ  
فَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ حَجَّهُ إِذْنَ لَمْ يَأْذَنْ لَهُ رَوْجُهُ  
يَا حَجَّيْ قَالَ حَجَّ وَإِنْ أَنْ مَادَنْ إِنْ وَفَقَاءُ

فِي رِوَايَةِ أَخْرَى عَنْهُ لَا طَاعَةَ لَهُ عَلَيْهَا فِي  
حَجَّةِ الْإِسْلَامِ

(فَهْدَى الْأَمَامِ جِعْفَرِ صَادِقَ جَلَدِ دُوْمِ ص ۱۳۳  
مُطَبَّرُ عَرْقَمِ جَدِيدٍ)

ترجمہ:

جب کسی کی بیوی صاحبِ استطاعت ہر جائے تو اس پر حج  
گزنا دا جب ہو جاتا ہے خواہ اس کا خاوند اسے اجازت سے  
یا نہ دے۔ یہ اسی طرح ہے جس طرح اُسے روزہ، غماز اور زکوٰۃ  
کے لیے اپنے خاوند کی اجازت درکار نہیں ہوتی۔ امام جعفر صادق  
سے پوچھا گیا کہ ایک عورت ابھی تک حج نہیں کر سکی۔ اور صاحب  
استطاعت بھی ہے اور اس کا خاوند اسے حج کرنے کی اجازت  
بھی نہیں دیتا۔ فرمایا۔ وہ حج ضرور کرے اگرچہ خاوند اجازت نہیں  
دے۔ ایک اور روایت میں امام موصوف نے فرمایا۔ فرضی حج  
ادا کرنے کے لیے عورت پر خاوند کی فرمانبرداری ضروری نہیں۔

المبسوط ۲

قَدْ بَيَّنَا أَنَّ الْحَجَّ وَالْعُمَرَةَ وَاجِبَاتٍ عَلَى النِّسَاءِ  
وَالرِّجَالِ وَشُرُّ وَطُولُ وَحُجُّ بِلِمَا عَلَيْهِنَّ مِنْ  
شُرُّ وَطُولٍ الَّذِي جَاءَ لِسَوَاءٍ وَلَيْسَ مِنْ شُرُّ طِلَاقٍ الْوُجُوبِ  
وَلَا مِنْ شُرُّ طِبِّ صَحَّةِ الْأَدَاءِ وَجُبُرُ دُمَحَّرٍ  
بِهَا وَلَا زَوْجٍ وَمَنْتَهِيَ حَكَانَ لِهَا زَوْجٌ أَوْ ذُو مَهْرٍ

يَتَبَغِي أَن لَا تَخْرُج إِلَّا مَعَهُ فَإِن لَمْ يُسَا عِنْهُ  
عَلَى ذَلِكَ كَبَارَ لَهَا أَن تُحْكَمْ حَجَّةُ الْوَسْلَامِ بِنِقْبَهَا  
وَلَا كَطَا عَدَهُ لِنَوْجَجْ عَكِيْلَهَا فِي ذَلِكَ -

(المبسوط جلد ماص ۳۰۳)

ترجمہ:

ہم بیان کر کچے ہیں کہ حج اور عکرہ مروہ اور عورت دو فوں پر لازم ہیں اور ان کے وجہ کی شرائی مکمل ہو توں کے لیے بھی وہی میں جو مروہ کے لیے ہیں۔ حج کے وجہ اور ادا میگی کے لیے عورت کے ساتھ محرم کا ہونا کوئی ضروری نہیں اسی طرح خاوند کا بھی ساتھ ہونا کوئی شرط نہیں اور اگر خاوند یا کوئی دوسرا محرم مل جائے تو پھر ان کے ساتھ حج پر جانا پاہیز ہے۔

## بَدْرِهِ لَهُ

مذکورہ حوالہ جات کا خلاصہ یہ ہے کہ عورت کو حج پر جانے کے لیے اگر کوئی مناسب محرم مل جائے تو اس کے ساتھ ہو جانا پاہیز ہے۔ لیکن یہ بھی ضروری نہیں۔ یعنی اگر محرم دستیاب نہ ہو۔ تو بھی حج کرنے ضرور جائے گی۔ لیکن اگر خاوند گی سے منع کرے تو اس کی پرواد کیے بنیزدہ حج پر پلی جائے۔ خاوند کی افزایش کی مزکب نہ ہوگی۔ لیکن اس سند پر اہل تشیع نے ایک حدیث بھی پیش نہیں کی۔ جو اسند اور فرع ہو۔ اس کے برخلاف ائمۃ حنفی میں عورت کے بنیہ محرم حج پر نہ جانے کے لیے بہت سی سند اور فرع احادیث موجود ہیں۔ ایک ۱۰ حوالہ ماننے والے ملاحظہ ہوں۔

## فیح القحدی

من حدیث ابن عباس حدثنا عمرو بن علی حدثنا ابو عاصم رضی عن ابن جریح اخبار فی عَمَرٍ وَ ابْوِهِ وَ يُنَبَّأُ أَنَّهُ سَمِعَ مَعْبَدَةً أَمْوَالَى ابْنَ عَبَّاسٍ يُحَدِّثُ عَنْهُ ابْنَ عَبَّاسٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَا تَبْرُجْ إِمْرَأًا إِلَّا وَ مَعَهَا مَحْرَمٌ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ يَا نِبِيَّ اللَّهِ إِنِّي أَنْتَ بُشْرٌ فِي عَرْضٍ وَ قَدْرٌ وَ أَمْرَأٌ فِي حَاجَةٍ قَالَ إِنْجِعْ مَحْبِحَ مَعَهَا۔

(فتح القدير جلد دوم ص ۲۱۱) باب الحج  
مطبوع مصر قديم

### ترجمہ:

سرت ابن عباس رضی ائمہ عنہ سے ان کا مرالی مجدد روایت کرتا ہے۔ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ کوئی عورت محرم کے بغیر حج کے لیے نہ بخکھے۔ یہ سن کر یہ شخص بولا۔ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اور میں اوصیہ جانے کی بارہ دیں ہوں۔ اور میری بیوی حج کرنے کا ارادہ رکھتی ہے۔ فرمایا۔ پاٹ۔ اور اس نے سخت قسم بھی حج کر دے۔

## فتح القدر

فِي الصَّحِيْحَيْنِ عَنْ قَزْعِ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ  
 مَرْ فَوْعَالَ شَافِرُ الْمَرْأَةِ يَقُولُ مَيْنِ الْأَمْعَادِ  
 وَجُبَاهَا أَوْ ذُو مَخْرَهِ مِنْهَا وَآخْرَهَا عَنْ  
 أَبِي هَرْيَنْ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّهُ  
 قَوْمٌ مِنْ يَهُودَةَ وَالْيَوْمَ مِنَ الْآخِرَةِ أَنَّ شَافِرَ مَيْنِ  
 بَيْوَهِ وَلِيَلْكَدَةَ إِلَّا مَعَ ذَلِكَ مَخْرَهِ عَلَيْهَا.  
 رفع القدر برعبد روم ص ۱۲۹

ترجمہ کے:

حدیث مرفوع صحیحین میں ہے کہ کوئی عورت دو دن کا سفر اپنے  
 ناداندیا محروم کے بغیر کرے۔ ابو ہریرہ مسے مرفوع ناراہیت ہے  
 کہ کوئی عورت کے لیے جو اشتراد تیامت پر ایمان رکھتی ہو، اسے  
 نہیں کرو، ایک دن اور ایک دن، رات کے سفر پر بغیر محروم ہے جائے۔

## البدائع والستائع

عَنْ أَبِي حَيْثَمَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ صَلَّى اللَّهُ  
 عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَالَّا لَا تَنْهَى عَنِ الْمَحْرَمِ  
 مَحْرَمٌ وَغَيْرُ الْمَحْرَمِ تَالَّا لَا تَنْهَى أَمْرًا، إِذَا  
 نَلَّتْ أَيَّامُ الْأَوَّلِ وَمَقْلَمَةَ مَحْرَمٍ أَوْ زَوْجَيْنِ دَمَتْهُ  
 إِذَا لَمْ يَبْخُنْ مَعْنَهَا زَوْجٌ وَلَا مَحْرَمٌ، لَا يُبْعَدُ مَنْ

عَلَيْهِمَا ..... وَالْخَوْفُ عِنْدَ إِجْتِمَاعِهِنَّ أَخْشَرُ  
وَلَذَا أَخْتَرَ مَتَّ الْخِلُوَّةَ بِالْأَحْبَبِيَّةِ وَإِنْ كَانَ  
مَعْلَمًا مَرْأَةً أُخْرَى ..... إِنَّ الْمُحْسَنَ مَرًا وَالْمُوْلَجَ  
مِنْ مُشْرُقٍ وَإِنَّهَا حَاجِهَا بِمَنْزِلَةِ الرَّأْدِ وَالرَّاجِلَةِ  
إِذَا لَمْ يُمْكِنْ لَهَا الْحَجَّ بِدُوفِ نَبِهِ كَمَا لَمْ يُمْكِنْهَا  
بِدُوفِ الرَّأْدِ وَالرَّاجِلَةِ .

(البدائع والصنائع جلد دوم صفحہ نمبر ۱۲۲)

کتاب الحج فصل شرائط الحج

### ترجمہ:

حضرہ صلی اللہ علیہ وسلم سے حضرت ابن عباس روایت کرتے ہیں۔ اپنے نے فرمایا۔ خبردار: کوئی عورت محرم کے بغیر ہرگز جو پورہ جائے جحضرہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ کوئی عورت تین دن تک کاسفہ بغیر محرم کے نہ کرے۔ یا اس کے ساتھ اس کا خاوند ہو۔ کیونکہ جب اس کے ساتھ نہ کوئی محرم نہ ہی خاوند ہو گا۔ تو اس کا امن تباہ ہونے کا خطرہ ہے۔ اسی لیے اس کا تہنیا تکلنا درست نہیں ہے۔ اور اگر عورت میں ہی عورت میں لی کر جائیں۔ (مردان میں کوئی بھی نہ ہو) تو خوف اور بڑا ہو جائے گا۔ اسی لیے اجنبی عورت کے ساتھ تہنیا میں بیٹھنا حرام ہوا۔ اگرچہ اس کے ساتھ ایک اونچی عورت اور بھی ہو۔ اور جو کی فرضیت، والی آیت ایسی عورتوں کو شامل ہی نہیں ہے۔ جن کے خاوند یا محرم ساتھ نہ ہوں۔ کیونکہ تہنیا عورت اونٹ یا گھوڑے پر سوار ہونے اور اس سے اُترنے پر قادر

نہیں ہوتی۔ اس لیے وہ کبھی ایسے کی مسخ ہو گی۔ جو اسے سوار کرنے  
اور بوقت ضرورت نیچے اتارے۔ اور ایسا کتنا خادم نبایحہم کے بغیر  
کبھی دوسرے کے لیے جائز نہیں ہے۔ ہمذاعت (خادم نبایحہم  
ذہرنے کی صورت میں) صاحب امتیت نہ ہوتی۔ اس لیے قرآن کریم  
کی آیت مذکورہ میں وہ شاہ نہ ہو گی۔

حیرم یا خادم کا عورت کے ساتھ حج کے دوران ہوتا یہ عورت کی ضروریات  
حج میں سے ہے۔ جس طرح زادرواہ اور سواری ضروریات میں سے میں بکوننک محرم  
یا خادم کے بغیر عورت کا حج کرنا تاکہن ہے۔ جس طرح زادرواہ اور راحلہ کے بغیر ملک  
ہوتا ہے۔

## لمحہ کرہ

حضرت قارئین کرام! اہل کشیعہ کی کتب سے اس بارے میں حوالہ جات  
اپنے احتظاظ فراپکے ہیں۔ کہ عورت پر حج فرض ہونے کے لیے وہی شرائط ہیں۔  
بجمروں کے لیے ہوتی ہیں۔ اگر حیرم یا خادم ساتھ نہ بھی ہو تو بھی اُسے حج  
ضرور کرنا پاہیزے۔ ملے دے کے ان لوگوں کو جو دلیں نظر آئیں۔ وہ یہ کہ جب فناز  
روزہ اور زکوٰۃ کے لیے حیرم کا ہونا اور اس کی اجازت درکار نہیں۔ تو پھر حج کے لیے  
یہ باتیں کیونکہ شرائط بن سکتی ہیں۔ لیکن حقیقت یہ ہے۔ کہ ان کا یہ قیاس اپنی اس  
کا مذاق اڑانا ہے۔ اگر قیاس اسی کا نام ہے۔ تو پھر فناز، روزہ اور زکوٰۃ کے لیے  
حج کی طرح زادرواہ اور سواری کا ہونا بھی لازمی اور ہونا پاہیزے تھا۔ بھی جس کے  
پاس سواری نہیں۔ جو بکوند اس پر حج فرض نہیں ہوتا اس لیے فناز بھی نہ کی طرح ایک  
رکن اسلام ہے۔ اس لیے یہ بھی معاف ہو جائے۔ روزہ بھی سواری نہ ہونے

کی خورت میں فرض نہ رہے۔ اس قیاس بہ کان بے وقوف تسلیم کرے گا۔ اسی  
بے جب اب تیش کے پاس ایک حدیث صحیحہ مسند اور مفہوم اس بارے میں یعنی  
تو زانی لٹکل دل دی۔ اور وہ بھی ایسی کہ جسے کن وہ بردی ملم ان کی بے وقوف پر ہنس  
دے۔ اس کے برخلاف اہل سنت کے مکتب پر تیس سی احادیث قوالت  
کرتی ہیں۔ جو گذشتہ اور اسی میں آپ ملاحظہ فرمائیے ہیں۔ وہ دلائی از دوسرے  
نسل قابلِ در حق ہیں۔

دیکھئے جب ہمارے اور اب تیش کے نزدیک بالاتفاق ہر جی پر جات  
وائے کے لیے خوچہ اور سواری کا بندوبست ہر لازمی ہے۔ اب یہی دو بائیں  
جب محربت کے لیے شرط تھیں۔ تو سواری پر بیٹھانا یا اس سے اترنے میں  
اہل کی مدد و معاشرے مرد کے اور کون کر سکتا ہے۔ اگر مدد کرنے والا محرم یا اپنا  
خاوند ہو تو اس سے فتنہ کا کوئی خطرہ نہیں۔ اور اگر نیز محرم ہو۔ تو ہر طرح خطرہ ہی  
خطرہ ہو گا۔ گویا اب تیش عورت کو محرم کے بنیزیر جی پر نیزیج کر اس کو اور اس کے گھر بار  
کو دریان کرنے پرستے ہوئے ہیں۔ خاوند اجازت نہیں دے رہا۔ دوسرا محرم  
کوئی ساتھ نہیں۔ ایسی حالت جب جج سے فارغ ہو کر اپنے خاوند کے گھر آئے  
گی۔ تو کوشا منہ سے کر اس گھر میں واپس ہو گی۔ ہو سکتے ہے کہ خاوند اسے اس  
سرگشی پر فارغ کر دے۔ یہ کوئی خدمت نہیں۔ اور نہ ہی مزاجِ اسلام کے  
مطابق مند ہے۔



## فقه الامام جعفر صادق

دو حکام عِنْدَهُ مِنْ أَمَالِ مَا يَحْكِمُهُ لِلزَّوْجِ فَقْطُ

أو الْحِجَّةِ فَقْطُهُ لِمَا يَقْدِمُ؟

الجواب: ليس من حق شريك أن الزواج من حيث  
هو شرورة من صرفيات العيف ونها مَا  
كان ملبياً ولمسكى فمثلاً إذا كان  
من أملاكهم ينجز ومحون وبيانه الناس متى  
تنجز؟ تلزمه الزوج حتى ولو لم يخمن  
العنف والحر عن أي أثر تنسع في الميزانية  
بعض الفتها ..... بل إذا احتاج فإذا أراد  
الزوج بحراً لأنه أن يصرف ماله يوم من أموال  
في تزويج همس

ترجمہ:

سوال۔ اگر کسی کے پاس صرف اس قدر مال ہو۔ کہ وہ یا تو جو کر سکتا ہو یا  
شادی رپا سکتا ہو۔ تو ان دونوں میں سے کس کو مقدمہ میا جائے؟

اجواب:

یہ بات نقیبی ہے۔ کہ شادی کرنا بھی ضروریاتِ زندگی میں سے ایک  
بڑی ضرورت ہے۔ جیسا کہ بس اور بائش ضروریاتِ زندگی میں  
بڑا جو شخص شادی کو ضرورت مند ہے۔ یا اس کی شش مردوں سے  
ووگ پر چلتے رہتے ہیں۔ کہ بھائی تمہاری شادی کب ہو رہی ہے؟  
تو شادی کرنا۔ جس سے مقدمہ ہو گا۔ اور یہ تقدیم اس خوف کے ساتھ  
مشروط نہیں۔ کہ اگر شادی نہ کرے گا تو یہاں ہر جا بائے گایا بد کاری میں  
پڑ جائے گا۔ جیسا بعض قہوارے شادی کو جس سے مقدمہ ہونا ان حالات  
کے ساتھ ممکن گیا ہے..... بلکہ اگر یہے شخص کی  
ولاد کی شادی کا معاشر ہے۔ تو جائز ہے اس کے لیے کوہن کرے  
اپنے مال انکی شادی اور اس کی تیاری میں۔

## موضع

نقہ جھوڑی کے اس سند کا سارہ سامنہ وہ یہ ہے۔ کہ اشد ضرورت کے بغیر بھی  
جس کے پیسے سے شادی کر لینا مقدمہ ہے۔ کیونکہ یہ ضروریاتِ زندگی میں سے  
ایک اہم ضرورت ہے۔ ایک دلت تو شادی کی اتنی اہمیت اور دوسرا دلت  
کسی شجہنے پیسے شادی پر خرچ کر دیئے۔ اب اس کی بیوی جو پر جانا  
چاہتی ہے۔ تو یہ آسے روک نہیں سکتا۔ یعنی ای تو جی تعلق بنا نے کے وقت

جیسے بچھے رہ گیا جب یہ حق تا ہو ہو گیا سب اس کی اہمیت اور ضرورت ختم ہو گئی اور جی کی اہمیت غالب آگئی عجیب مناقشہ ہے۔ جب مرد کو ضرورت زندگی کے پر اکرنے کا وقت ملا۔ تو شیعہ فقہورت کو جی پر روانہ کر دیتی ہے۔ کیا خاوند بیچارے کی زندگی یہاں بھک ہی تھی۔ اور اس کی ضرورت ایکجا ب دقبال ہونے پر پوری ہو گئی؟ ان سائل کو دیکھ کر ہر ذی عقل یہی کہے گا۔ کہ ان کا نکسی امام کے ارشاد میں اور نہ ہی رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کی کسی عدیث میں کوئی دجود نظر آتا ہے۔ یہ سب کچھ ”میجان ملی“ کی اختراء ہے۔

## «فقہ حیفڑیہ» میں شیطان کو کنکریاں

### ماننے میں رعایت

افعال جی میں سے یہ بھی ہے۔ کہ فدا بھوکی دس، گیارہ اور بارہ نایسخ کو منی میں تینوں جگہوں پر شیطان کو کنکریاں ماری جائیں۔ جسے عربی اصلاح میں ”درمی الجمار“ کہتے ہیں۔ فعل انہ اربعہ کے روکیک راجب ہے۔ اور اس کے تارک یہ ایک فربانی بطریقہ جبر لفستان دنیا لازمی ہے۔ لیکن فقہ حیفڑیہ کی رعایت ملاحظہ ہو۔

### مذاہب خمسہ

قَالَ الْأَمَامِيَّةُ إِذَا أَتَى حَسَنٌ رَّمَيَ جَمِيرَةً فَأَوْ بَحْتَهَا عَادَ مِنْهُ الْعَدَمُ دَامَتْ أَيَّامُهُ التَّشِّقُ تِينَ۔ إِنْ

ذَبِحَ الْجَمَارَ بِحَلَامِ لِقَاءِ خَتْمَىٰ رَضَلَ إِلَىٰ مَحْشَدَةٍ  
وَجَبَ عَلَيْهِ الرُّجُورُ عَلَىٰ الْفَوْحَىٰ وَمَنْ فَرَّ مِنْهُ  
إِنْ هَذَا نَتَّ أَيَّا هُرَالِشَّرِّ مِنْ بَاقِيَّةِ الْأَقْفَانِ  
الرَّمَحَىٰ فِي السَّنَةِ الْقَادِمَةِ يُنْقَبِهِمْ أَوْ سَتَّابَ  
عَنْهُمْ وَلَا حَنَّارَةٌ عَلَيْهِمْ.

(مذاہب خمسہ ص ۶۶)

الرجی ایامِ التشريق۔

ترجمہ:

اہل تہشیں کہتے ہیں۔ کہ جب کوئی شخص جمرہ کی رمی کرنا بھول گیا۔ یا بعض رمی بھول گیا۔ تو دوسرے دن صبح واپس اگر رمی کرے جب تک ایامِ تشریق باتی ہیں۔ اور اگر تمام جمرات کی رمی بھول کر چھوڑ گیا۔ حتیٰ کہ مکہ میں پلا آیا۔ تو اس پر واپس مہنی میں آتا واجب ہے۔ اور رمی کرے گا۔ اگر یہ ایامِ تشریق باتی ہیں۔ اور اگر یہ دن گزر گئے۔ تو آئندہ سال خود شخص اگر رمی کو ادا کرے۔ یا پھر اللہ تعالیٰ سے تو بکرے۔ بہر حال اس پر کفارہ نہیں ہے۔

## لہٰش کریہ

حضرات ائمہ ارباب کے نزدیک رمی جمرات کے چھوڑنے پر ایک دم دینا ہوتا ہے۔ اس کے بغیر یہ نقصان پورا نہیں ہو گا۔ آپ اس سے اس نسل کی احیت کا اندازہ لگا سکتے ہیں۔ لیکن اہل تہشیں کے ہاں سرتے ہیں اس کا کفارہ ہے ہی نہیں۔ یعنی کرنی اتنا بڑا جرم نہیں اور اتنا بڑا جع میں نقصان نہیں ہو رہا۔ کہ جس کے

پورا کرنے کے لیے دُم (قریبی) دینا پڑے۔ یا تو اگلے سال آگیا تو اس سال کی ری ہوتی رمی کو پورا کرے۔ دردناکہ تعالیٰ سے تو ہر ماٹے۔ بس تعصان پڑا ہو گیا۔ ایشیے نے اپنی بادری کے لیے ایک بھاری اور مشکل کام بہت آسان کر دیا۔ ایامِ تشریق میں تینوں ہجرت کی رمی انتہائی مشکل کام ہے۔ اور اسے یوں آسان بنادیا گیا۔ جیسے مکن سے بال نکال دیا جائے۔

(فَأَعْتَدْتُ لِي أَيَاً وَلِي الْأَبْصَارِ)

# بُرَانی بیانِ ایز

پیر طریقت را ہبہ شریعت افغان اسرارِ حقیقت  
 پیر سید محمد باقر علی شاہ صاحب  
 سجادہ نشین استاذ عالیٰ حضرت یکمیانوار شریعت مدنگو جرانوالہ

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

تَحْمِدُهُ وَنَصَلِیْ عَلٰی رَسُوْلِہِ الْکَرِیْمِ وَمَا بَعْدَهُ۔  
 فقہ جصرۃ کی حقیقت کیا ہے؟ اس کو انہاں بیت اہم کے ساتھ کیا جاتا ہے۔  
 اور یہ فقہ کس حد تک قابل عمل ہے؟ یہ امور با تفصیل کچھے صفات میں گزر چکے۔ جن کے اعادہ  
 کی ضرورت نہیں۔ تاریخ کرام نے پیش نظر کتاب کا مطالعہ کر کے بخوبی جان یا ہبہ کا۔  
 کفہ بعذر یہ ان چند بیانات در دیات اور من گھر نت فہمی سائیں کا مجرم ہے جو شیعوں  
 نے اذ خود دین کے انہاں بیت کی طرف منسوب کر دیے۔

فقہ جصرۃ کے بے بیان ہونے کی سب سے بڑی دلیل یہ ہے کہ انہاں بیت کے  
 اپنے فرائیں کے مطابق ان کی دہی روایت قابل تبریل اور قابل عمل ہے جو قرآن کے  
 موانع ہو۔ ان کا ارشاد ہے کہ اگر ہماری طرف سے بیان کروہ کوئی روایت تھیں کوئی  
 اور قرآن کے ندات ہو تو اسے ہرگز تسلیم نہ کرو۔ شیعوں کی معتبر کتاب امال شیعہ صدوق  
 یہ ہے۔

### امالی شیخ صدق

عَنِ الصَّادِقِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ (ع) عَنْ أَبِيهِ عَنْ  
جَدِّهِ قَالَ قَالَ عَلَى رَبِّكَ حَقٌّ حَقِيقَةٌ رَّبِّكَ  
صَوَابٌ نُورٌ أَهْمَاءٌ وَأَفْقَى خَتَابٌ إِنَّهُ نَحْنُ نَوْدُ رِبَّنَا  
خَالِفُ خَتَابِ الرَّبِّ فَقَدْ عَرَّهُ

(امالی صدق المجلس التاسع  
وخمسون حدثاً)

ترجمہ:

امام جعفر صادق اپنے باپ سے اور وہ ان کے دادا سے روایت  
کرتے ہیں کہ حضرت ملٹن نے فرمایا۔ ہر چیز بات کی حقیقت ہے اور ہر  
یہی کو روایت کے لیے لزبٹے۔ ترجیح روایت قرآن کے مذاق ہوا سے  
لے کو اور جو اس کے خلاف ہوا سے چھپوڑو۔  
اسی طرح ابک اور بھگدا امام جعفر صادق خدا ارشاد فرماتے ہیں۔

### رجال کشی

لَا تَقْبِلُوا عَلَيْنَا حَدِيثًا إِلَّا مَا وَافَقَ الْقُرْآنَ  
وَالسُّنَّةَ وَتَجَدُونَ مَعَهُ شَاهِدًا مِنْ  
إِحْدَى يَتَّشَا الْمُتَقْدِمَةِ فَإِنَّ الْمُغَيْرَةَ لِعَنِّهِ إِنَّهُ دَسْتَ  
فِي مُحَكَّبِ الصَّحَابَ إِلَيْهِ حَادِيْسٍ لِمَرِيْحَةِ بَهَادِيْسٍ -  
(رجال کشی ص ۱۹۵: رکن طیبہ بن سعیہ)

تزمانتے:

اسے وگر ہماری طرف کوئی روایت اس وقت قبول کر دجب وہ قرآن  
سنت کے موافق ہریا اس سے سابق روایات اس کی تائید کرتی ہوں۔  
یوں مگر مغیرہ پر غدالعنت کرے اُس نے میرے والد کے اصحاب کی کتابوں  
میں اپنی دفعہ کردہ احادیث داخل کر دی ہیں جو میرے والد نے ارشاد  
ہی نہیں فرمائیں۔

یاد رہے مذکورہ بالا عبارت میں لفظ سنت اور سابق روایات کے الفاظ سے  
کسی کو دھوکہ نہ ہو کیونکہ اس سے مراد بھی انگریز بیت کو ہی روایات میں جن  
میں مغیرہ جیسے شیعوں نے تحریب کاری کی ہوئی ہے اور ان کی تصدیق و توثیق  
کے لیے بھی قرآن سے مخالفت کا ہی ایک معیار ہے۔

فلا صرہ ہوا کل الجبول انگریز بیت ان کی وہی روایت قابل قبول ہے۔ جو  
قرآن کے موافق ہر اور یاد رہے کہ قرآن شیعوں کے نزدیک تحریک شدہ ہے اور  
اس پر ان کی مترادز روایات موجود ہیں۔ دیکھئے۔

### انوار نعماںیہ

ان قسلیم رخرا اترها عن الدوھی الالھی و حکون  
الحکل قه نزل به الرؤح الامیان بفضی الی  
طرح الاخبار مستقیضة بل المتواترة الداله  
بصريحۃ اعلیٰ و فرع التحریک فی القرآن حکلماً  
و ماداً فی راعن با۔

ترجمہ:

اگر یہاں لیا جائے کہ قرآن و حجی الہی سے اب تک متواتر چلا اور ہے اور یہ سارے کام سارا وہی ہے جو جبریل امین لے کر آئے تھے تو پھر ان تمام مستخفیں جوکہ متواتر روایات کو چھوڑنا پڑے گا جو صراحت کے ساتھ دلالت کرتی ہیں کہ قرآن اپنی عبارت، الفاظ اور اعماق کے لحاظ سے تحریف شدہ ہے۔

یعنی نفع جعفریہ کی روایات کی صحت قرآن پر موقوف ہے اور قرآن تحریف شدہ ہے تب جو یہ ہو اک نفع جعفریہ کی کوئی بیانار نہیں ہے بلکہ یہ میں گھرتوں اور خانہ ساز روایات کو گھبھوڑہ ہے۔ اور اس کے میں گھرتوں ہونے کی یہ دلیل بھی ہے کہ اگر اسے تسلیم کریں تو قرآن تحریف شدہ قرار پاتا ہے اور اگر قرآن کو صحیح مانتیں تو نفع جعفریہ کی روایات کو غلط کہنا پڑتا ہے۔ تو ایک عقل مندو دمی ہی فیصلہ کرے گا کہ قرآن توبے شک مسیح اور غیر تحریف شدہ کتاب ہے مگر شیعہ روایات اور ان پر مبنی فقہ ممکن طور پر ان گھرتوں اور موضوع ہے۔ اللہ تعالیٰ مسلمانوں کو اس سے محفوظ رکھے۔ امین۔

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

سید محمد باقر علی

خادم اُستاذ عالیہ حضرت یکیانی اور شریعت فیض گوجرانوالہ

# روشنیعہ میں ہماری مطبوعات کا مختصر تعارف

## پہلی کتاب

تحفہ جعفریہ — ۵ جلدیں

شیخ الحدیث من اخلاق سید ملک امیر مولانا محمد تقی نخلہ

اس کتاب کے تمام ترمذی میں صحابہ کرام نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی رسم و مکانتیں میں

**مضامین بدل اول** مقدمہ۔ اس بودیں کہ مستبر شیعہ مورخین ہا احادیث سے کہ  
شیعہ مذہب کا ہانی جدید۔ ان سبب یہ بودی ہے۔ بب دیں اصل خلافت  
اس باب میں اولادیوں کے وہ دلائل ہیں کیے ہیں جو وہ حضرت علی رضی اللہ عز  
کی خلافت باتفاق پر قائم کرتے ہیں اور ساتھ تھی شیعہ کتب کی روشنی میں انہا  
ہدایت شوہس اور محققہ نہ روکی گیا ہے۔ اس کے بعد خلفاء راشدین کی  
خلافت حق پر قرآن مجید اور شیعہ کتب فتنی دلائل درج کیے گئے ہیں۔ ہر دلیل  
اپنی بگرایک تحقیقی مخالف ہے۔ باب دوم۔ اس میں دو صیں ہیں اور ہمیں اسی  
شیوں کے اس دلواہ کی تردید کی گئی ہے کہ حضرت علی سے دست علیق ابیر  
پر جبراہیت لی گئی تھی۔ اور افضل دوم اسی شیعہ کی تفاصیل بیانی راجح کی گئی  
ہے۔ کرایک دو فٹ شیعہ حضرت علی کی خلافت دو قوت خدا کے پیشگوئی میں  
اور دو سریں مذکون اخیں جست۔ بزرگ شاہست کرتے ہیں۔ باب سوم

اس میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے کامل الارمائی اور رضیتی ہونے پر قرآن کریم اور کتب شیعہ سے نو مدد و فولادی دلائل ہیں۔ باب چہارم۔ یہ باب فضائل صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ ہیں جمیں سے متعلق ہے (فصل اول) میں فضائل جمیں صحابہ کرام اور کتب شیعہ (فصل دوسرہ) میں کتب شیعہ سے علما و شاہزادے مشترک فضائل (فصل سوم) میں ابو بکر صدیق۔ عمر فاروق اور عثمان غنی رضی اللہ عنہم آئینوں صحابہ کے علیحدہ مذکورہ مناقب بیان کیے گئے ہیں جو سکول ہمارے کتب شیعہ سے ملے گئے ہیں۔ کوئی انصاف پسند نہیں پڑھ کر شیعہ نہیں رہ سکت۔

### امضامیان جلد دوم

باب اقل۔ علما و شاہزادے کے نبی و آل نبی ملی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے نامذکور  
درجی عقائد کے بارہ ہیں ہے (فصل اول) اس میں ابو بکر صدیق اور علما کے  
آل بیت کے نبی و آل نبی سات رشته داریاں کتب شیعہ سے ثابت کی  
گئی ہیں۔ (فصل دوسرہ) عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی نبی و آل نبی سے رشته داریاں  
اس ضمن میں لکھائیں جو کم خوبی کے بارے میں پار ہوں۔ درجیں تحقیقی ایجاد ہیں۔  
(فصل سوم) عثمان غنی رضی اللہ عنہ کی نبی و آل نبی سے اٹھ رشته داریاں اور کتب  
شیعہ۔ اس ضمن میں سعد بن ابی وکیل رسول پر کتب شیعہ کی روشنی میں بے شک تحقیقی لائی  
گئی ہے جو اس موجود پڑیں کو ماجز کر دینے کے لیے کافی ہے۔ باب دوسرہ  
نبی میں اسلام ملی الامر تھے اور اہل بیت رسول سے علما و شاہزادے کے خوشنکوار  
تعلقات۔ یہ بات تین صصور پر مشتمل ہے۔ باب سوہنہ۔ امیریز مادویہ  
رضی اللہ عنہ کے فضائل اور نبی امیریز کے اہل بیت۔ رسول سے مذکوری تعلقات  
فصل اول۔ شان امیریز، کتب اہل سنت و اہل سیفیت سے (فصل اول)۔

امیر معاویہ اور ان کے خاندان کے بھی عہد الاسلام اور بنو اشم نے بھی وقار نہ انی  
تعلیمات۔ فصل سوم۔ دستیت امیر معاویہ پر میتین کریں کی دستیت کا ثبوت  
از کتب شیعہ۔ باب چہارم۔ فضائل اہمیات المؤمنین ازدواج رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم۔ فصل اول۔ قرآن کی روشنی میں ازدواج رسول آپ کی اہمیت  
میں داخل ہیں۔ فصل دوم۔ فضائل جلد ازدواج از قرآن و کتب شیعہ۔ فصل سوم۔  
فضائل سیدہ ماکثہ و خصوصیات مذکورہ ہا۔

### مضامین جلد سوہر

باب اول۔ (دیکھ فدک) اس میں آنحضرت فضیلیں ہیں۔ فصل اول۔  
باغ ندک کی تحقیقی بحث جائز قیامتی صد و دو۔ فصل دوم۔ شمول ندک در مال فتحی  
اور فتحی کا حکم از قرآن کتب شیعہ۔ فصل سوم۔ سیدہ ماکثہ فاطمہ کی ابو بکر صدیق سے  
مارا فتحی کی تحقیقی فصل چہارم۔ بنت رسول کی نازار فتحی استحقاق خلافت پر  
اٹرانداز نہیں۔ فصل پنجم۔ ہبہ ندک کی سنی روایات کی جرح۔ فصل ششم۔  
اہمیات کی مالی میراث نہیں ہوتی۔ ثبوت از کتب شیعہ۔ فصل هفتم۔ سیدہ ماکثہ رضا  
صدیق اکبر سے راشی تھیں۔ ثبوت از کتب شیعہ۔ فصل هشتم۔ چنازہ سیدہ ماکثہ میں  
صدیق و فاروق کی عدم شمولیت کے معنی کا جواب۔ باب دوہم۔ سے  
باب هفتم۔ بیک ابو بکر صدیق عمر فاروق مثمان فتحی سیدہ ماکثہ اور امیر معاویہ  
فتحی امداد مہنم پر شیعوں کے بعض احتجاجات کا نتیجہ تھوڑا اور منزہ توڑ جوہب ہے

### مضامین جلد چہارم

جلد سوم کی طرح یہ بھی مذکورہ صفات پر کیے گئے احتجاجات کے جواب

یں ہے۔ جلد سوم اور جلد چارم میں درج شدہ بعض اعتراضات یہ ہیں۔ ۱۔ صحابہ میدان احمد سے بھاول گئے۔ ۲۔ ابو بکر صدیق سے سورہ براءۃ کے ملان کی ذمہ داری بنی میلہ اسلام نے واپس سے کر ملی۔ ۳۔ حضرت مدیث قرطاس۔ ۴۔ عرفار ورق نے سیدہ فاطمہ کو زندہ بلا دینے کی وحکی دی۔ ۵۔ اور سیدہ فاطمہ کے بطن پر دروازہ گرا کر حمل فائی کر دیا۔ ۶۔ حضرت عرفار ورق کو مددیں ہیں بنی کی رسالت میں شدید تکب ہو گیا تھا۔ عثمان غنی رضی اشہد عنہ پر کیسے گئے اعتراضات کی منہ توڑ تر دید۔ بعض اعتراضات یہ ہیں ماروان کو بنی میلہ اسلام نے مینے سے نکالا اور عثمان نے واپس بدلایا۔ ۷۔ عثمان نے بنت رسول ام کھوشم رہب کو قتل کی۔ اور لاش کی لاش سے جماعت کی۔ دعویٰ اسرا ایا ابودعفاری رہب ہی سے میلہ القدر صحابی کو بدلادھن کر دیا۔ ۸۔ عبد اشہد ایں سعوہ کا وظیفہ بند کر دیا۔ ۹۔ معتذد رحاب کو مزول کر کے اپنے رشتہ داروں کو گورنریاں دے دیں۔ ۱۰۔ اس شخص میں عثمانی گورنریوں اور عمال کی نترمات اور کامنے سے شیوکتب سے مفصل پیش کیے گئے ہیں۔ ۱۱۔ اپنے رشتہ داروں کو بڑے بڑے مطیات دیے رہ تھے توگ مخالفت ہو گئے اور عثمان غنی کو قتل ہونا پڑا۔ ۱۲۔ تین دن تک لاش کو رے کر کٹ پر پڑھی رہی۔ اسی طرح سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اشہد رضا براعت احتراضاں کا جواب بھی قابل دید ہے۔ بعض یہ ہیں مذکورہ کے احکامات کی مخالفت کی مذکونہ برحق ہے بنادوت کی ۱۳۔ امام سُن کو رو دہ رسول میں دفن نہ ہونے دیا اور لاش پر تیر پیکے۔ اس شخص میں دھنگ جبل اور جگہ ضمیں کا پس منظر اور بعض شہادت کا قابل مطالعہ ایں جلد سوم میں ملاحظہ فرمائیں۔

## تحفہ جعفر یا جلد پانچم: ان طلبیں و بابیں

**باب ۱:** باب اول میں امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر کیے گئے مطابقی کے نزدیک جوابات طعن: حضرت امیر معاویہ نے اپنے دروغ افاف میں فطیب مفرات کو حکم دے رکھا تھا کہ وہ حضرت میں رضی، فرم پر لعنت کیا کریں (معاذ اللہ)

**طعن ۱:** حضرت امیر معاویہ نے عجیشگی کی۔ اور حضرت امام حسنؑ کو کہا ہے یہ کہ وہ اول جہر نہیں  
**طعن ۲:** حضرت امیر معاویہ نے اس شرط کی مخالفت کی کہ اپنے بعد مشوفات شوریٰ پر تھوڑے دینے کے  
**طعن چہارم:** حضرت امیر معاویہ نے امام حسن رضی اللہ عنہ کو زبردلاکر شہید کر دیا۔

**طعن پنجم:** حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ سے والیت ام المومنین رضی اللہ عنہا کے تالیل میں  
**طعن ششم:** حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنی زندگی میں یہ کہا ہے  
 ہا کہ سمازوں کی فون ریزی کی بنا پر رکھی۔

**طعن هفتم:** حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے صحابی رسول بنا جہر کی کہا ہے جملہ کیا۔  
**باب ۲:** اہل شیعہ کے مشورہ طالب و امداد افادات کے چند احمدی تحقیقی جوابات کے ساتھ مادہ  
 حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی سیرت کی یہ اور جملہ اور حضرت مسی اور علیہ وسلم  
 و سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کی باہم افادات کا تذکرہ اس باب میں بھی چند فصول ہیں۔  
**فصل ۱:** بکر ہائے بھائی میں جانے والی ام کلثوم جو امام مسلم کی زوہج تھیں۔ وہ سیدہ فاطمہ از برا  
 رضی اللہ عنہا کے صاحبزادی تھیں اور وہ ام کلثوم حضرت فاروق عظم کی زوہج تھیں۔ وہ  
 ناقوںِ جنت کے نہلن اقدس سے تھیں۔

**فصل ۲:** ام کلثوم بنت علی کا عقد عمر فاروق سے باہمی رفاقتی سے ہوا  
 فصل ۳: اس میں درج ذیل مطابق اور ان کے جوابات درج کیے گئے ہیں۔

طعن ملہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا حسینؑ کو اچھا زمکن تھیں۔

**طعن ۴:** سیدہ عائشہؑ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ تبعض و عناد تھا۔

طعن سوم: سیدہ عائشہ رضیت ملیر گالی گھریج کیے جانے کو پسند کرتی تھیں۔

طعن چہارم: سیدہ فاطمہ از براہ کو اپنی سرستی ماؤں سے تنگایت رہتی تھیں।

طعن پنجم: سیدہ عائشہ نے حضرت ناظم زہرا کی وفات پر انہمار افسوس تک دیکا

طعن ششم: سیدہ زہرا کے جنازہ پر آنے سے سیدہ عائشہ کو زبردستی روکا گیا۔ اور ابو بکر صدیق کی سفارش بھی محکرا دی گئی۔

طعن هفتم: حضرت عثمان غنیؓ کے قتل میں جناب ملکہ اور زیریکے علاوہ ام المومنین سیدہ عائشہ بھی طوث تھیں۔

طعن هشتم: سیدہ عائشہ صدیقہ نے قتل عثمان کی کوشش کی۔

طعن نهم: حضرت ملکہ اور زیریکی اثر عنہما ہی حضرت عثمان کے قاتل ہیں۔

طعن دهم: حضرت عائشہ صدیقہ کا گھر فتوں کی بگتھا۔

طعن یازدہم: حضرت ملکہ نے یہ تمنا کی کہ میں صدور ملی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بے کشید فرقہ ہی امام میں داؤں بھی کا قاتل ہے۔

آگے نفس نہم سے سیدہ بیم سک، امام زین العابدین سے سے کرام امام جہادی تک اپنے مقرر کردہ اماموں کی شان میں شیعوں کی بے اور بیان اور گستاخان درج کی گئی ہیں۔

باب دوم: انگر اہل بیت کی شیعوں سے بیزاری اور ان کے حق میں ان کی بد دعاوں کا تفصیل تذکرہ۔ جو تسبیب خیز بھی ہے اور مہربت انگریز بھی  
باب سوم: دیکش بنات رسول ملی اللہ علیہ وسلم فصل اول بھی ملی اللہ علیہ وسلم کی پارچتھی سا جیزاد یاں تھیں۔ قرآن کریم اور کتب شیعہ شوہس دلائل فصل ۱۱  
چار عدد بنات رسول دمل بیش شید روایات کے راویوں پر شیعہ مسیحیوں کی  
نامہ تر تذکرہ کا جزو کی میں سبیہ فصل سوم بھی ملی اللہ علیہ وسلم کی شیعوں کو زیریہ

بعد ان کی زوجہ عائشہ صدر قبصے شادی کر دی گا۔

طبعی دوازدھو: مکرم صحابی نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زوجہ سے نکاح کیا تھا  
فصل چھارہم: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی صاحبزادیاں یا اترتھیں اس پڑی تحقیقی خواجہ  
فصل پنجم: حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی سیرت کی کتب شیعہ سے  
مزید جملکیاں۔

فصل ششم: سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم اور امام المؤمنین سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا  
کے مابین مثالی محبت والفت۔

## دوسرا کتاب

عقائد جعفریہ ۳ جلدیں

شیخ الحدیث مناظر اسلام ملار مولانا محمد علی مظہر

یہ کتاب شیعہ فرقہ کے عقائد کا حقیقت نہ آئیز ہے  
ہمام بن جلد اول:

بب اول: شیعہ فرقہ کے گستاخانہ عقائد۔ (فصل اول) ائمہ کی شان میں  
شیعوں کی گستاخیاں۔ (فصل دوسرا) شان جو انہیں میں گستاخیاں (فصل سوم) شان سیدہ عائشہ میں بے ادبیاں (فصل چہارم) شان امداد  
المؤمنین رہ میں شیعوں کی جساتیں (فصل پنجم) شان حضرت صلی اللہ علیہ وسلم میں  
شیعوں کی گستاخیاں (فصل ششم) اسہد فاطمہ رضی اللہ عنہا میں کی مکلت میں بے باکیاں  
فصل بیتہم: شان امام حسین میں گستاخیاں (فصل ششم) امام حسین رضی اللہ عنہ کی شان میں  
گستاخیاں: اس ضمن میں سب شیعہ نے بڑی شرط دستکے ساتھ ثابت کر دیا گیا

یعنی صفحہ پر درودہ پیشیاں ثابت کرنے پر شیعوں کے دلائل کا سنت ترین علمی معاشرہ  
**مساہیاں جلد دوہر**

باب اول۔ (بیکث امامت) (فصل اول) مسئلہ امامت کے متعلق  
 سنت اعتماد کا غلام صدیق شیعوں کا یہ مرتضیہ کہ بارہ اماموں میں سے کسی کی امامت  
 کا مکمل یا ان کے مقابلہ میں دعویٰ امامت کرنے والا یا اسے امام ملئے والا کافی  
 مرتضیٰ ہے۔ یہ بارہ امام ائمہ کی طرف سے منصوص ہیں (فصل دوہم) شیعوں کے ہاں  
 امامت کی شرط اول منصوص ہیں ائمہ ہونے کی تردید پر مفصل دہیں۔ اول اول۔  
 اول رسول میں سے معتقدی شخصیات نے انہاں اہل بیتؐ کے مقابلہ میں امامت کا دعویٰ کیا  
 پھر انہوں نے اس دہیل میں ثابت کیا گیا کہ امام زین العابدین کے مقابلہ میں محمد  
 بن حنفیہ فرزند علی امیر تفہی نے دعویٰ امامت کیا۔ امام باقر کے مقابلہ میں حضرت  
 زید بن امام زین العابدین نے۔ امام جعفر کے مقابلہ میں نسیم زدیک اہل امامت نے  
 اور اس کی طرح دیگر ائمہ کی امامت کا انکار کرتے ہوئے ان کے مقابلہ میں اہل بول  
 کی بڑگی تر شخصیات دعویٰ امامت کرتی رہیں۔ دہیل دوہم۔ کسی فاسد شخص کے  
 پیے، امامت و خلافت کے منصوص ہونے سے ائمہ تعالیٰ نبی ملی ائمہ میر کشم  
 حضرت اور دیگر ائمہ اہل بیتؐ کا انکار از کتب شیعہ فصل سوم اشیعوں کے  
 نزدیک امامت و خلافت کی دوسری شرط امام کے مقصود ہونے کی تردید  
 اقوال انہاں اہل بیتؐ کی روشنی میں۔

باب قوم شیعوں کی طرف سے اہل سنت پر امامت و خلافت سچے متعلقات بعض امراضات کو جواب  
 باب سوم۔ اس میں نیز یہ کہ اہل سنت کا کام قرار دیئے پر شیعوں کے  
 دلائل و امراضات۔ اور اہل سنت کے ہاں نیز یہ کہ پست ترین حیثیت کا  
 بیان ہے۔ نیز اس ضمن میں شیعہ کتب سے ثابت کیا گیا ہے کہ نیز یہ نے

تعلیمین پر منصبیا۔ ربجے پہلے اتم کیا۔ اور یزد سے بڑا محب، اہل بیت کا کوئی نہ تھا۔  
ہضم ایمان حبلہ سوہہ اس جملہ میں تین امور پر سکش کی گئی ہے۔

۱۔ کوہ اسلام کیا اور کتنا ہے۔ اور لفظ میں دلی اندر کلرا جزو بنا نا جائز ہے یا نہیں۔

۲۔ تحریکت قرآن کی طور پر بحث۔ اس بحث میں شیعہ کتب سے شمارے سے زائد  
ہبایت وزنی دلائل سے ثابت کیا گیا ہے۔ کہ شیعہ فرقہ کا موجودہ قرآن پڑھانے ہیں ہے۔

۳۔ بحث ائمۃ۔ تئیس گیا ہے شیعوں کے ہن اس کی کیا نیضت ہے اور اس کے بدلان کے دلائل۔

## حلفاءُ عَدُوِّ جعفر یاہ ..... جلد چہارم

یہ بہلہ چار البرابر پرستش ہے۔  
باب اول:

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے جہازہ اور اس بارے میں پار مطاعن کا  
جواب اس باب میں مذکور ہوئے۔

طعن اول: صحابہ کرام نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا جہازہ نہیں پڑھا۔

طعن دوم:

اگر صحابہ کرام میں مجہت رسول نہیں۔ تو آپ کی تدقیق سے قبل خلافت کے لیے  
دوڑ دعوپ کیروں کی؟

طعن سوم:

صحابہ کی عدم موجودگی کی وجہ سے جہاز رسول میں تاخیر ہوئی۔

طعن چہارم:

ابو بکر، عمر اس وقت لوٹے جب آپ کی تجویز و تکفین ہو چکی نہیں۔

ان مطاعن کے علاوہ ایک ازانی چیز ہے کہ کوئی شیعہ کسی منذر فوئے اور  
سچے حدیث سے یہ ثابت کر دکھائے۔ لازم ہی شیعہ حضرت علی المکفی کی نیجت

میں موجود تھے۔ تو منہان کا انعام پا چکا

## باب دوم فضائل اہلیت میں

اک باب میں بارہ ائمہ اہل بیت کے فضائل و مناقب کتب اہلسنت  
سے میں کیے گئے ہیں۔ تاکہ یہ ثابت ہو یا نئے کہ اہل بیت کے حقیقی محبوب  
اہل سنت و جماعت ہی ہیں۔

### باب سوم

بحث تیہ۔ اس بحث کو چند فصول میں بیان کیا گیا۔

فصل اول: تقیہ کے متعلق شیعہ سنی تفہیمات۔

### فصل دوم

اثباتِ تقیہ پر شیعہ دلائل اور ان کے جوابات۔

### فصل سوم

اہل شیعہ کے ہاں تقیہ کے فضائل اور اس کے ترک پر وعیدات۔

### فصل چہارم

وہیتِ تقیہ۔

### فصل پنجم

رویدہ تقیہ میں قرآن کریم اور کتب شیعہ سے دلائل

### فصل ششم

دعا اور نیشنی طلب کرتے وقت لعنت۔

### فصل هفتم

تقیہ کی علی میں ائمہ اہل بیت پر لعنت ہائیزے۔

باب چھارہ: لفظ شیعہ اور سنی کی بحث۔ ذہب شیعہ کے حق ہونے کے میں ارکان اور ان کا جواب۔  
رکن اقل: لفظ شیعہ قرآن مجید میں مذکور ہے۔ لیکن لفظ سنی نہیں۔  
رکن دو: ابراہیم علیہ السلام شیعہ تھے۔  
رکن سوم: کتب المحدث کہتی ہے کہ شیعہ حنفی میں جائیں گے۔

## جلد پنچھو عقائد جعفر یاہ بمعہ ضمیمہ

یہ جلد دو ابواب اور چند فصول پر مشتمل ہے

### باب اول:

بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین کریمین کے متعلق گفتگو۔

اک میں چند فصول زنج فریل، میں

فصل اول: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ابا ابیدا و کی ہر سورہ میں افضیلت

فصل دوم: آپ ان لوگوں میں فضیل ہوتے رہے۔ جو سا جدیں، تھے۔

فصل سوم: آپ کے باوجود زمان نظرت میں صاحبان ایمان اور توحید کے معتقد تھے

فصل چھارہ: مودودی محدث ہزاروی وغیرہ سنی ناامرلوں پریروں

کے امیر معاویہ کی ذات پر احترامات کے دعماں شکنی جوابات

فصل پنچھو: امیر معاویہ کے بارہ میں اکابر بن امیت کے عقائد۔

**فصل چھتم: اپنے پئے الدین کریم کو دو بارہ زندہ کیا اور اپنا کلکٹر چوایا۔**

**فصل پنجم: ان حادیث دروایت کچھ جوابات جن میں اپنے الدین کا دوزخی ہونا آیا ہے**

**فصل ششم: امام علیم کے متعلق یہ کہنا کہ انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین کو کافر کیا اس کی تردید اور ملا علی تواریخی کی توبہ۔**

### باب دوم

**ان کتب کا تذکرہ جو اہل شیع و حکومتیں کے لیے ہم**

**اہل سنت کی معتبر کتابوں کے عنوان پیش کرتے ہیں**

**مختلا۔ ۱۔ شرح ابن ابی حدید۔ ۲۔ حدودۃ الاجاب۔ ۳۔ جیب اسیر۔ ۴۔ تاریخ**

**یعقوبی۔ ۵۔ الصفۃ الصفوۃ۔ ۶۔ یروج الذہب۔ ۷۔ تذکرۃ الخواص۔ ۸۔ یہاۃ المردودۃ**

**۹۔ فارماں مسلمین۔ ۱۰۔ مقتل ابن ابی مخنت۔ ۱۱۔ علیہ الاولیاء۔ ۱۲۔ راجبار الطوائی۔ ۱۳۔**

**روضۃ الشہداء۔ ۱۴۔ مقالی الطابین۔ ۱۵۔ امروۃ القربی۔ ۱۶۔ الملل والخلل۔ ۱۷۔ اعقدر الغیر**

**۱۸۔ تاریخ طبری۔ ۱۹۔ الامامۃ والشیاست۔ ۲۰۔ خصائص فائی**

**۲۱۔ معارج النبرۃ۔ ۲۲۔ کتاب الفتوح اعتم کوفی۔ ۲۳۔ روضۃ الصفا۔ ۲۴۔**

**تاریخ الباقر۔ ۲۵۔ مسدر ک حاکم۔ وغیرہ**

### باب دوہر

**اس باب میں ایک تیقینی بحث ہے یعنی جب شیعہ لوگ اہل سنت**

**و جماعت پر کوئی اذام قائم کرتے ہیں۔ یا اپنے مسلک کی توشیق پیش کرتے**

**ہیں۔ تو کہتے ہیں کہ اہل سنت و جماعت کی خلاف نہایاں معتبر کتاب میں یہ لکھا**

**ہے۔ تو اس باب میں اسی بات کی وفاحت کی گئی ہے۔ کہ یہ مذکور کتب**

کیا اہل سنت کی یہیں یا اہل تشیع کی ہیں؟  
اگر اہل سنت کی ہیں تو کیا معتبر ہیں یا نہیں۔

### عفاف اور حجف فریہ جلد سشم

امیر معاویہ رضی اشرعنہ کی ذات پر لعن طعن کرنے والے سنی ناادریوں نبدوں  
مودودیوں بریلوں اور پیروں کا معتبر کتب اہل سنت سے مجاہد۔  
اس جلد میں ایک باب اور جزئیہ مذکورہ فیل فصول ہیں۔  
فصل اول: شان صحابہ: فصل دوسرہ: صحابہ کرام پر لعن طعن کرنے والوں کا نجام  
فصل سوہر: امیر معاویہ کے صحابی ہر نے پر مقال ثبوت  
فصل چہارہ: امیر معاویہ کے فضائل و مذاقب  
فصل پنجم: امیر معاویہ پر لعن طعن کرنے والے کس زمرة میں۔

## فہرست فرنہ کی جاول کا تعارف

بند اول میں مختلف موضوعات پر گفتگو کی گئی ہے۔ ہمارت، نماز، روزہ، زکوٰۃ، حج، نکاح و ملائک اور ملال و حرام کے مسائل کا تذکرہ کیا گیا ہے اُن موضوعات میں بہت سے مسائل اہل شیعہ نے ایسے درج کر دیئے ہیں۔ جو ان کے خاتمہ ساز ہیں۔ جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ «فقہ جعفری» ان کی گھری ہر گئی فقہ ہے۔ اجمالی طور پر ہم نے ان مسائل کے تعارف کے لیے یہیں رسول باندھیں جن کی تفصیل یہ ہے۔

### فصل اول

«فقہ جعفری» کی بنیاد اور مأخذ پا کر کیا ہیں۔ رسول کافی، تہذیب الاحکام، کن لا یکشہ الفقیہ اور الاصبهار، صاحب استبصار اور حضرت امام جعفر صارق تذکرہ (جن کی طرف نسبت کی وجہ سے فتویٰ جعفریہ کہلاتی ہے) کے مابین تقریباً میں صد ووں کا فاصلہ ہے۔ امام جعفر صارق اور ان کے والد گرامی سے جن لوگوں نے روایات بیان کی ہیں۔ وہ ان امر کی زبانی طعون اور مرورو لوگ ہیں۔ ان لوگوں کی روایت کو احادیث سنن کے اعتبار سے ناقابل احتساب ہیں۔ کیونکہ حضرت امدادیل بیت سے ان تک کے والے صیغہ نہیں ہیں۔ یہ بات «فقہ جعفری» کے فرد سازتہ نے کو وائیع دلیل ہے۔

## فصل دو

اس میں اہل شیع کے ایسے مقام دزیر بحث لائے گئے ہیں۔ جو توحید کے خلاف ہیں۔ اور مشرک از نظریات ہیں۔

## فصل سو

فصل حضرت انعامی بیت کے ان ارشادات میں ہے جی میں انہوں نے ”دین چھپانے“ کی تاکید کی۔ اور اس پر عمل کرنے والے کو اپنا تعالیٰ قرار دیا ہے

## مسئلہ طہارت کے ضمن میں درج ذیل بحث مذکور ہوئیں —

## فصل اول

- پانی سے بھرے ہوئے ایک بڑے ملکے میں خواہ کتنی ہی نجات گرپڑے، وہ ناپاک نہیں ہوتا۔
- استنجاء کے لیے جو پانی استعمال کیا گیا۔ وہ پاک ہے۔ اور اگر اس میں کوئی کپڑا اونیر گرپڑے تو وہ ناپاک نہیں ہوتا۔
- گھر سے اور خچر کا پیشہ، ودی اور مزدی اور ملی جنابت کے لیے استعمال کیا گیا پاک ہے۔
- ہوا خارج ہونے سے وضود میں کوئی خلل نہیں پڑتا۔

پر وہ صرف قبل اور روبرک ہے۔ ان میں سے وہ خود جو تڑوں میں چھپی ہونے  
 ۵ کی وجہ سے پر وہ گی ہے۔ اور اگر خشنگاہ پر لگ کا تمدیر کھلیا جائے۔ یا بیری  
 کا تمدیر کھلے تو پر وہ ہو رہا تھا ہے۔ بکار پر کوئی چیز بیپ دی جائے  
 تو بھی پر وہ ہو جاتا ہے۔ دبیر میں دلی کرنے سے عورت کا نہ روز و فرشتا  
 ہے اور نہ ہی اُسے نہانے کی ضرورت ہے۔

۶ بول و براز پھرستے وقت قرآن کریم پڑھنا بائز ہے۔

۷ کہتا یا چہرہ اگر کھی یا چند یا میں گریا کے تراں سے طمارت میں کوئی فرق نہیں تھا۔

۸ سورا در کتا، زندہ یا مردہ دونوں ماتتوں میں پاک ہے۔

## فصل دو م

۱ تمہم میں مسند میں سے صرف ماتھے کا سعی اور ماتھوں میں سے صرف  
 ہتھیلی کا سعی کرنا کافی ہے۔

۲ وضو میں پاؤں و حرسنے کی بجائے ان پر مسح کرنے کا شیئی عقیدہ اور  
 اس کی تردید۔ پاؤں و حرسنے پر ہر دو کے علاوہ کا اتفاق رہا۔ نیز وضو میں  
 ترتیب جو حضرت ملی اشتر ملی و سلم اور حضرت علی المرتضی نے اختیار فرمائی ہے اسی  
 پر اہل سنت کا عمل ہے۔

## فصل سوہر

اس میں افان کے سائل میں سے پہلے اس مشد پر روشنی ڈالی گئی ہے کہ  
 افان میں ”وَ عَلَى اثْرِهِ“ بڑھائے والا مuron، گھنگھارا اور بدعتی ہے۔ نیز بیجی کے  
 افان کے جوانہ روحانی جات مذکورہ میں

## کتاب المصلوہ اس موضوع کے ضمن چند سوال بطور خاص یہ میں

### فصل اول

- ۱- دوران نماز بچے کو دو وھ بلانے سے ماں کی نماز نہیں ٹوٹتی۔
- ۲- لونڈی اور بیوی کو اگر نمازی دوران نماز بھاتی سے لگتے تو نماز بے تقدیر قائم رہتی ہے اسی طرح اپنے ناسل سے کھینٹنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔
- ۳- بلید ٹوپی پہن کر نماز پڑھنا جائز ہے۔
- ۴- دوران نماز لعنت بھیجننا استِ امر ہے۔

### فصل دوم

- ۱- بے نماز کی سزا است و فعہ حقیقی ماں سے زندگانا، ستر بیغروں کو شہید کر دینا ستر قرآن جلد دینا اور سات و فرع بیت المخور کو گانا، نماز نہ پڑھنے سے چھوٹے جرم ہیں۔
- ۲- بے نماز کتے، ختیر اور کافر سے بدتر ہے۔ اس کی تجھیز دلخیں نہیں کرنی چاہیئے۔
- ۳- ہاتھ باندھ کر نماز پڑھنے کا ثبوت
- ۴- حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے ہاتھ باندھ کر نماز ادا کرنے کا ثبوت۔ چیلنج ہے، حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے ہاتھ باندھ کر نماز ادا کرنے کا برقی اللہ عنہ کی اقتدار میں مارکر کوئی شیعہ نہ ثابت کر دکھائے کہا پئے تو وہ نہیں

ہاتھ کھلے چھوڑ کر ادا کیں۔ تو اسے دس ہزار روپیہ انعام دیا جائے گا۔ نیز انہی انعام اس شفعت کو دیا جائے گا۔ جو ثابت کردے کہ حضرت علی الْتَّقْوَیَ نے ان نمازوں کو دو بارہ پڑھا جو بوجوہ صدیقی کی تجداد میں اپنے ادا فرمائیں۔

## فصل سوامی

«التحيات لله والصلوات والطيبات» کے القائل کا ثبوت کتب شیعہ سے۔

نماز تراویح کے شیعہ لوگوں کے نزدیک اگر بعثت مری ہے۔ تو حضرت علی نے اپنے دور غلافت میں اسے ختم کیوں نہ کیا۔ حضرت علی ہمیشہ اس کی تعریف کرتے رہے۔ انہاں بیت ہمیشہ نماز تراویح ادا کرتے رہے۔

## فصل چہارم

- ۱۔ میت کو غسل دیتے وقت اس کے پاؤں تبلکی مرن ہونے پاہیں۔
- ۲۔ منہ کے فرر (بعد مرتنے والے) (رشید) کے منہ یا انکوہ و عینہ سے منی نکھلتی ہے۔
- ۳۔ جو بھی میت کو ہاتھ لگادے۔ اس پر غسل واجب ہے۔
- ۴۔ غسل دیتے وقت میت کی بخنوں میں کڑی رکھی جائے اور اس کی نائیں مفبرط باندھ لی جائیں۔
- ۵۔ بنی نماز جنازہ پڑھ سکتا ہے۔ نماز جنازہ پڑھنے کے لیے شرمنگاہ ڈھما پنا شرط نہیں ہے۔
- ۶۔ نماز جنازہ میں پانچ ملجمیریں اور فرع یہ دین کی تردید

۱۔ بُر کو چوکو شکل بنانا غلط شرع ہے۔

### كتاب الزكوة

۱۔ مرد جسکتے کے بغیر سونے پاندھی پر زکوٰۃ نہیں۔

### كتاب الصوم

۱۔ بُری یا بُلٹی کا تحکم نہ گئے سے روزہ نہیں ڈلتا

۲۔ اشداور اس کے رسول پر تعبوت بر لئے سے روزہ ٹوٹ باتا ہے

### كتاب الحج

۱۔ جس کا غتنہ نہ ہو۔ اس کا حج باطل ہے۔

۲۔ عورت کو حج کرنے کے لیے محروم کا ساتھ ہونا ضروری نہیں۔

### كتاب النكاح

۱۔ عورت کی شرمنگاہ کا بوس لینا، اس میں انگلی پھیرنا، اس کی دبر میں وٹی کرنا سب جائز ہیں۔

۲۔ خوبصورت سے بلغم ختم ہو جاتی ہے۔

۳۔ مقصوم اگر مسجد میں وٹی کرے تو جائز ہے۔

۴۔ پسیبڑوں کی خصوصیات مفرغ میں بھی پائی جاتی ہیں۔

۵۔ رشی میں پڑا آئی تناول پر پیٹ کر محروم عورتوں سے بھی وٹی جائز ہے۔

۶۔ ماں، بیٹی اور دیگر عورتوں سے وٹی کرنا ایک طرح بہاؤ اور دوسرا

فرج ناجائز ہے۔  
۷۔ پاپ میٹا ایک دوسرے کی بیوی سے طی کریں تو اس سے ہرمت نہیں آتی۔

۸۔ سید زادی کے ساتھ چوہرے چھاڑتک کا نکاح جائز ہے۔  
۹۔ کتب شیعیں نکاح کے لیے شہادت شرط نہیں۔  
۱۰۔ اہل سنت کے ساتھ اہل تشیع نکاح کو حرام سمجھتے ہیں۔ شیعہ لوگوں کے نزدیک اہل سنت ہر ہدوں نصاری، حرام نہیں اور کتنے سے بھی بدتر ہیں۔ لہذا شیعوں کو بھی شیعوں سے رشتہ ناطہ ہرگز نہیں کرنا چاہئے۔

### كتاب الحدود

۱۔ رفاقتی سے زنا پر کوئی حد نہیں لگ سکتی۔  
۲۔ بھول کر نکاح چھوڑ دینے کی صورت میں بھول کر طی کر لینے سے بھی کوئی حد نہیں لگے گی۔  
۳۔ چوری کی حد میں صرف ہاتھ کی انگلیاں کاٹی جائیں گی۔

### ”فقہ جعفریہ“ — جلد دوم

”فقہ حنفی“ پر لگائے گئے اعتراضات، امام اعظم کی شفیقت پر دھرے گئے ازامات کا تفصیلی تذکرہ، خاص کر فلامبین سمجھی شیعی کی۔ کتاب ”وحقیقت فقہ حنفیہ“، کاتر کی برتر کی جواہر اس جلد کی مخصوصی بھیں ہیں۔

ان اعتراضات والازمات کا ایک اجمالی خاکہ ملاحظہ ہو۔

۱۔ فقہ حنفی کے ماندشتائی یعنی احادیث کو راوی کا مجرم ہونے کی بنابر

یہ فقرے بے اصل ہے

- ۲- تاریخ بغداد میں ابوحنیفہ کو فریکھا گیا۔ اور ان کا ایمان و اسلام کو جسے زیادہ نقصان پہنچا تا۔
- ۳- ابوحنیفہ کا فائز امیس اور وہ جال کے فتنے سے بھی بڑا ہے۔ اس فتنے نے اسلامی مذہبی کو ختم کر دیا۔
- ۴- حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ابوحنیفہ کی باتوں پر عمل کرنے سے منع کیا ہے۔
- ۵- ان کی کتاب "کتب الجبل" نے حرام کو حلال اور حلال کو حرام کر دکھایا۔
- ۶- ابوحنیفہ کی مجلس درود وسلام سے خالی بھتی تھی۔ اور ان کے فتاویٰ حق کے خلاف ہیں۔
- ۷- ابو بکر صدیق کی گواہی کا ابوحنیفہ نے وہی کو بدل لیا ہے۔
- ۸- امام ائمہ کے جائزے پر پادریوں کا اجتماع
- ۹- اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہوتے تو میری پیر وی کرتے (ابوحنیفہ)
- ۱۰- باپ کا قاتل اور ماں سے نکاح کرنے والا مومن ہے۔
- ۱۱- ایمان ابو بکر صدیق اور ایمان امیس ایک ہی ہے۔ (معاذ اللہ)
- ان اعترافات والزمات کے علاوہ پچاس کے قریب ایسے ہی لغویات کا جواب اس حصہ میں ذکر ہے۔ اور "تاریخ بغداد" کے حوالہ حاتم سے امام اعظم رضی اللہ عنہ کی عظمتِ شان، اور کتب شیعہ سے ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی منزلت بیان کی گئی ہے۔

**فقہ جعفریہ جلد سو ۹**

بحث امام کو شرع و سلطہ کے ساتھ اس عذر میں ذکر کیا گیا جس کا اجمانی خاکہ اس طرح ہے۔

### فصل اول

اہل سنت کے نزدیک حضرت اہل بیت کی تعزیت کا منون ملکیہ

### فصل دوم

مرد جہاں کے ثبوت پر اہل شیعہ کے گیارہ دلائل کا سکت جواب۔

### فصل سوم

قرآن و حدیث اور اقوال ائمہ اہل بیت سے مرد جہاں کی نیت کی۔

### فصل چہارم

اہم کس کی ایجاد سے؟ اس کا فتنی حکم اور انعام کیا ہے؟ مرد جہاں پر شیعہ نمی کی بحث اور مرد جہاں کی تردید۔

### فصل پنجم

ماہم کرنے والوں کی نشانیاں۔ دراڑھی جنگ، مونجھیں لمبی، بیاس سیاہ اور لوہے کے کڑے۔ ان علامات کی کتب شیعہ سے تردید۔

### فصل شش

تعزیز نکالنے کی تاریخ، اس کی شرعی جیشیت اور ذوالجناب برائمد کرنے اور اس کی حقیقت کی تفصیل بحث۔

ذوٹ:

غلام-کن خجئی شیعی نے ثبوت ماتم پر ایک کتاب بنام معاتم اور صحابہ، بھی جس میں اس نے کمال عیاری اور مکاری سے گندی زبان کا سارے کے مروجہ ماتم کو ثابت کرنے کی کوشش کی۔ تقریباً ستائی نہیات ذکر کیے ہم نے اُن کا پورا محاکمہ کیا۔ اس تفصیلی بحث کے بعد وہ جواز ماتم، کا قول بالکل پاگلانہ بات نظر آئے گی۔

## فقیہ سفر یہ جلد چہارم = متعہ کی بحث

بحث متعہ کو کمال خوبی کے ساتھ درج ذیل فصول میں مکمل کیا گا ہے۔

فصل اول: متعہ کا رواج زمانہ جاہیت تھا۔

فصل دوہر: کتب اہل سنت سے متعہ کی حقیقت۔

فصل سوم: تعارف متعہ از کتب شیعہ

فصل چہارم: متعہ کے جوانہ راہیش کے پار دلائی اور ان کا دنیا شکن جواب

فصل پنجم:

متعہ کے حرام ہونے پر قرآن کریم اور کتب شیعہ سے آٹھ دلائیں قاہروں۔

فصل ششم: مراجیع ایشیع کے ہاں بے جیائی کے بحیث و غریب طریقے۔

فصل هفتم:

”وجواز متعہ“، نامی کتاب میں بچپیں کے قریب مذکور اُن مخالف طوں اور دو کو جواز

کا بے شل جواب جو جواز متعہ پر دیئے گئے جن کے مطابق کے بعد حرمت میں اہر فرم

از خود ختم ہو جاتا ہے۔

marfat.com